
2 6 2     В Л А С Т Ь    2 0 2 5 ’ 0 5

Yan Lei, postgraduate student at the Institute of Slavic Studies, Russian Academy of Sciences (32A Leninsky Ave, Moscow, 
119334, Russia; 846928122@qq.com)

THE YUGOSLAV MODEL IN THE CHINESE MIRROR 
(1977–1980): FROM DOUBT TO RECOGNITION 

Abstract. The article is devoted to the evolution of Chinese perceptions of Yugoslavia in the period from the late 1970s to 
the early 1980s. Based on the analysis of Chinese official discourse and scholarly publications, it demonstrates how the 
perception of the Yugoslav model of self-management in China transformed from doubt to admiration. As the analysis in this 
article shows, China maintained a strong interest in the Yugoslav experience throughout this period; however, its approach 
remained cautious and restrained.
Keywords: Yugoslav model of self-management, China's perspectives, economic development, socialism, 1977–1980

МЕДУШЕВСКИЙ Николай Андреевич – доктор политических наук, профессор кафедры современ-
ного Востока и Африки Российского государственного гуманитарного университета (125993, Россия, 
г. Москва, Миусская пл., 6); доцент Российского университета дружбы народов (117198, Россия, 
г. Москва, ул. Миклухо-Маклая, 6; Lucky5659@yandex.ru); ORCID: 0000-0003-0475-6713 89096274111

МИФОЛОГИЯ КАК ОСНОВА 
КОЛЛЕКТИВНОГО САМОСОЗНАНИЯ

Аннотация. Данная статья представляет авторский взгляд на феномен мифа как фактор формирова-
ния идентичности этнического сообщества. Миф интерпретируется в русле концепции формирования 
этнической идентичности как одна из ее основ, отвечающая за передачу информации о происхожде-
нии группы (миф о происхождении народа) и происхождении человека как такового через поколения 
в форме иносказания – определенного кода, состоящего из символов. Таким образом, миф, при-
мордиальный по своей сути, конституирует знание группы о себе, своем происхождении и, в целом, 
своем прошлом. В то же время миф является объектом конструирования как на этапе создания, так и в 
рамках передачи от носителя – реципиенту, что обусловливает его историческую трансформацию и в 
дальнейшем – перерождение или отмирание мифа как утратившего свое символическое содержание 
в восприятии реципиентов. Форма мифологизации прошлого интерпретируется автором как один из 
инструментов сохранения исторической памяти, который доминирует в дописьменных культурах, но 
сохраняет влияние и в развитых обществах. При написании представленной статьи автор опирался на 
классические работы Мирча Элиаде и Джозефа Кэмпбелла, в которых подробно раскрываются функции 
мифа и его природа, а также изменение мифологических моделей, происходившее в контексте раз-
вития общества и усложнения социального порядка. В заключении статьи автор рассматривает миф за 
пределами традиционного мировоззрения, стоящего у истоков мифотворчества, и приходит к заклю-
чению, что мифологизации подвергаются и сложные идеологические системы, направленные на раз-
рушение этнической идентичности, что ведет к конкуренции мифологических систем, в которой мифы 
становятся формой аргументации определенной парадигмы общественного порядка.
Ключевые слова: миф, этническая идентичность, этнос, табу, историческая память, герой, антигерой 

Введение
 Как показало проведенное нами исследование, результаты которого пред-



2 0 2 5 ’ 0 5    В Л А С Т Ь     2 6 3

ставлены в статьях «На стыке примордиализма и конструктивизма: осмыс-
ливая понятие “этнос”», часть  1 и часть  2 [Медушевский 2025а; 2025б], 
этническая идентичность любого общества является результатом процесса 
конструирования, возникающего на стадии первичной интеграции и про-
должающегося до момента дезинтеграции этнической группы и ее ассими-
ляции другими сообществами. В то же время сам процесс конструирова-
ния идентичности основан на наборе примордиальных установок членов 
сообщества о единстве происхождения, языка, традиций, территории и дру-
гих атрибутов этнического самосознания. Данные примордиальные уста-
новки в восприятии членов этнической группы, существующих в одно и то 
же время в едином культурно-социальном пространстве, представляются 
фундаментальными и служат универсализации группового отношения к 
вопросу самоидентификации. В то же время, акцентируя внимание на при-
мордиальных установках этнической самоидентификации, мы констати-
руем, что их восприятие и трактовка меняются (эволюционируют) от поко-
ления к поколению либо даже в рамках одного поколения под воздействием 
«революции взглядов». Обозначенные изменения происходят под воздей-
ствием эволюции взглядов большинства членов этнического сообщества 
на объективно существующую реальность, выраженную, например, в при-
ращении или утрате части территории, трансформации религиозных или 
культурных установок и стереотипов, росте или снижении уровня консерва-
тизма, развитии языка (его дроблении на диалекты или, наоборот, интегра-
ции), получении новых данных о происхождении группы или «забывании»/
переписывании истории.

В целом, обозначенная динамика трансформации установок этнической 
идентичности демонстрирует высокую степень их волатильности и создает 
опасность их разрушения («неправильного переосмысления») под влиянием 
текущего контекста событий, что, в свою очередь, ставит под угрозу идею 
единства этнического сообщества, которая сама по себе представляет выс-
шую групповую ценность, т.к. является формирующей основой коллектив-
ного существования и достижения групповых целей. Отметим, что ценность 
группового сознания особенно остро воспринимается не рядовыми чле-
нами, а политической (и любой иной групповой) элитой, для которой прин-
цип интегрированности сообщества является основой мобилизации членов 
группы в достижении любой политической цели. 

Востребованность сохранения коллективного этнического самосознания и 
его укрепления ставит вопрос о формализации примордиальных оснований 
этнической идентичности и привнесение в их восприятие членами группы 
статики восприятия. Здесь можно говорить о постоянной борьбе двух начал 
– трансформационного и консервативного, т.к. любое развитие общества во 
времени и пространстве подразумевает его изменение, вызванное потребно-
стью адаптации к контексту, в то же время данное бесконечное приспосо-
бление постепенно ведет к утрате изначальной формы, сохранение которой, 
хотя бы относительное, необходимо для обеспечения единства этнической 
группы в достижении коллективных целей. Полная статика формы этниче-
ской группы, т.е. абсолютная неизменность, не представляется возможной, 
т.к. станет препятствием как к групповому, так и к индивидуальному раз-
витию членов группы, что вызовет отторжение консервирующей формы и 
создаст ситуацию «революции самовосприятия». Исключением, вероятно, 
являются абсолютно закрытые, изолированные общества, развитие которых 
«законсервировано» и не испытывает провокации контекстуального раз-



2 6 4     В Л А С Т Ь    2 0 2 5 ’ 0 5

вития. Таковыми, к примеру, являются отдельные племенные сообщества в 
Амазонии, не контактирующие с внешним миром.

В общем правиле борьбу между консервативными примордиальными 
установками и стремлением этнического сообщества к развитию и рекон-
струкции собственной групповой идентичности следует представлять в 
системе нестабильного балансирования, где две разнонаправленные тен-
денции попеременно берут вверх, определяя групповое развитие. В то же 
время обозначенную смену тенденций нельзя рассматривать как абсолют-
ную, т.к. при доминировании одной из них другая не исчезает, а временно 
переходит в оппозицию, ожидая неизбежного отката или фрустрации, т.к. 
любой социальный прогресс ограничен текущим потенциалом социального 
развития, а любой консерватизм сталкивается со стагнацией и потребно-
стью перемен перед угрозой деградации и снижения эффективности соци-
ального порядка.

Представленная дихотомия в измерении этнической группы является отно-
сительной и не может быть абсолютизирована до бинарной, т.к. речь идет 
именно о балансе двух начал и многообразии их сочетаний. Своеобразным 
стабилизирующим элементом в данном случае является историческая память, 
содержащая в себе отражение опыта развития этнической группы и удержи-
вающая ее в стремлении абсолютизировать одну из тенденций.

Значение исторической памяти как стабилизатора развития этнического 
сообщества требует обращения к формам ее сохранения, основной из кото-
рых выступает миф, представляющий собой формализованное знание о про-
шлом этнической группы, акцентирующее внимание на наиболее значимых 
событиях истории и действиях носителей этнической идентичности, кото-
рыми данные события сопровождались. Также миф содержит и информацию 
о результате действий, которую можно рассматривать как отражение исто-
рического опыта, даже если миф предстает в виде аллегории и является, по 
своей сути, вымыслом. В данной связи Мирче Элиаде констатирует, что в 
традиционных обществах миф выступает в качестве абсолютной истины о 
первобытном (доисторическом) времени [Eliade 1957].

Миф – интерпретация формы исторической памяти
Обращаясь к анализу мифа как формы отражения прошлого, мы исходим из 

классического подхода, представленного в работах М. Элиаде, в т.ч. в книге 
«Аспекты мифа» [Элиаде 2024]. В данной книге Элиаде уже на первых стра-
ницах констатирует, что миф – это отображение сакрального в жизни homo 
religiosus, т.к. человек обладает априорной религиозностью, т.е. по своей при-
роде склонен к мифологизации прошлого и соотнесению отдаленных исто-
рических событий, память о которых условна, с волей духовных сущностей.

На наш взгляд, данный тезис представляется крайне значимым в контексте 
сакрализации основ этнической идентичности. И действительно, ни один из 
мифов о происхождении народа не является прозаичной констатацией факта 
создания сообщества. Он всегда содержит в себе сакральное основание, 
выраженное в апелляции к божественному поведению и/или роли героев, 
заложивших основу будущего сообщества. Вне зависимости от художествен-
ного контекста мифа, его цель заключается в создании образа событий, при-
нимаемых на веру и признаваемых членами сообщества в качестве значимых 
в формировании их идентичности, т.е. предшествующих или сопутствующих 
развитию сообщества и обосновывающих значимость данного сообщества, 
выраженную в подвигах и свершениях.



2 0 2 5 ’ 0 5    В Л А С Т Ь     2 6 5

Также, и об этом пишет Элиаде, миф изначально – это представление 
реального события в его сакрализированном, возможно, мистическом 
восприятии людьми, т.е. миф равен истине. И если он описывает истоки 
зарождения народа или мира в целом, значит, данная информация полно-
стью достоверна, а символическая стилистика мифа лишь подкрепляет это, 
позволяя создавать актуализированные контекстом трактовки [Eliade 1957]. 
Априорность мифа и его восприятия как истинной информации ведет к 
сакрализации событий, т.к. сутью восприятия сакрального, как и мифа в 
целом, является вера, а не рациональное познание. В свою очередь, вера 
ведет к идеализации образов мифа вне зависимости от того, являются ли 
объектами трансляции образы богов, первых людей, героев или народа в 
момент его становления, – все эти образы идеализированы, все восприни-
маются на веру, и все представляют акт творения [Eliade 1963] – мира, чело-
вечества, народа, истории и, в конечном итоге, современности, в которой 
находится реципиент информации.

В данной связи крайне значима идея М. Элиаде, что сила объекта прида-
ется ему при акте творения и связана с происхождением [Eliade 1963] и, как 
следствие, приоритетное значение в использовании конкретной вещи, суще-
ствовании конкретного народа или бытия мира имеет акт сотворения (воз-
никновения, происхождения) и память о нем, хранимая мифом [Eliade 1963]. 
Причина ценности акта создания чего-либо – это «священное таинство», 
связанное с наделением ценностью/силой/потенциалом, которое происхо-
дит в условный момент или период в самом начале истории данного объ-
екта, и, как следствие, «святость» переносится на весь период «сотворения», 
который может быть кратким мгновением, а может занимать целую эпоху, 
как, например, жизнь первых людей в раю или благоденствие народа при 
первых мифических царях. Таким образом, происходит идеализация истока, 
которая обусловливает «ностальгию по истокам» [Eliade 1957], выраженную 
в желании вернуться к данному идеальному периоду и восстановить необ-
ходимый для этого порядок сегодня вопреки ограничениям и издержкам. 
Это, в свою очередь, становится основанием для сохранения уклада, тради-
ций и обычаев предков, стремлением сохранять историческую территорию 
и память о предках, которые выступали хранителями исходной мудрости и 
достоинства народа.

В данном контексте Элиаде указывает на такое восприятие мифа в при-
митивных сообществах, однако, на наш взгляд, и современные мифы, безу- 
словно, претендуют на истинность, т.к. формируются вокруг конкретных 
событий – победы в войне, геройского поступка, самоотверженной жертвы 
и т.д., т.е. реальный (актуальный) миф и в современных обществах выполняет 
ту же роль, что и в древних. В современных мифах также часто присутствует 
идеальный образ прошлого и ностальгия по истокам, хотя в ряде случаев 
идеальный образ, наоборот, переносится в будущее, однако также остается 
мечтой, к которой необходимо стремиться, следуя определенным установкам 
мифа, что видно на примере коммунистического общества будущего в рамках 
марксистской идеологии.

В то же время возможна и другая трактовка мифа, не отрицающая первое, 
а представляющая второе измерение содержания. Миф представляет опреде-
ленный «информационный кейс», т.е. событие, характеризующееся инфор-
мационным резонансом, которое знают члены группы и которое они вос-
принимают как значимое и, вероятно, травмирующее, противоречащее их 
повседневному укладу.



2 6 6     В Л А С Т Ь    2 0 2 5 ’ 0 5

В структуре мифа, наряду с контекстом события, центральное место зани-
мает «герой» или «антигерой» либо несколько персонажей, представляющих 
сообщество происходящих от него и олицетворяемых с ним. Данная «опо- 
средованная» схема участия этнической группы призвана сфокусировать вни-
мание на качествах «героя», его поступках и полученном результате. В совре-
менных мифах и все сообщество может быть представлено в качестве дей-
ствующего «героя», что, на наш взгляд, связано с развитием у современного 
человека абстрактного мышления, а также связанностью большого числа 
«персонализированных» и отдельных «не персонализированных» мифов, где 
образы героев возникают методом наложения одних мифов на другие в созна-
нии человека. Так, например, миф о победе народа в войне накладывается на 
множество частных мифов об отдельных героях, совершивших конкретные 
подвиги для общей победы, т.е. коллективное свершение.

В данном случае, на наш взгляд, можно говорить уже об осмыслении мифо-
логии, которое предполагает наличие и актуализированность в восприятии 
реципиентов множества мифов, объединенных общей темой и общим смыс-
лом (в данном примере – победа над врагом) во множестве воспринимаемых 
измерений.

Аналогичным образом можно охарактеризовать и действие в рамках мифа 
собирательного образа «героя» и/или «антигероя», предполагающих конкре-
тизированное восприятие абстрактных явлений, таких как добро, зло, сила, 
доблесть, ум, хитрость, смекалка, подлость, аморальность и т.д.

Чем дольше развивается мифологическая система, тем более многообраз-
ной и отдаленной от реальных событий она становится. В данном случае 
уместно говорить о «глубине мифологизации», пропорционально зависящей 
от времени, прошедшего с момента исходного мифологизированного собы-
тия. Чем дольше миф присутствует в социальном дискурсе, тем больше к нему 
прирастают дополнительные смыслы и измерения интерпретации, вплоть до 
полной утраты изначального значения передачи информации о значимом для 
этнической группы историческом свершении в пользу нового центрального 
смысла. Приспособление мифа к изменениям в обществе, в конечном итоге, 
ведет к тому, что миф утрачивает свою воспитательную и мобилизационную 
функцию, превращаясь в элемент фольклора или часть массовой культуры, 
начиная выполнять развлекательную функцию, как, например, сказка. В 
данном контексте сам миф может претерпеть дезинтеграцию, в рамках кото-
рой исходная связка «контекст – событие – герой» окажется разорванной, и 
например, герой станет персонажем множества рассказов просто как удач-
ный художественный образ.

Отметим, что перерождение отдельного мифа или даже системы мифов 
в сказку не означает демифологизацию жизни этнической группы, т.к. на 
смену утратившим свою актуальность мифам, реальный подтекст которых 
забыт, неизбежно приходят новые мифы, основанные на сохраняющейся 
исторической памяти и подкрепленные «свежими», травмирующими обще-
ство резонансными событиями, в которых есть «сакральное измерение». В 
данном случае разница между старыми и новыми мифами может заключаться 
в форме их выражения, но не в их сути. Различие форм обусловлено фактом 
«взросления» общества, выраженном в усложнении социальных отношений, 
развитием критического мышления членов группы, снижением религиозно-
сти и мистицизма у носителей культурной традиции, а также повышением 
уровня образования и информированности. Возможна также и обратная – 
«деградирующая» – логика, выраженная в упрощении и «примитивизации» 



2 0 2 5 ’ 0 5    В Л А С Т Ь     2 6 7

мифов, что обусловлено процессами снижения общего уровня культурного 
развития самой группы, ростом религиозности и мистицизма и параллель-
ным снижением уровня критического мышления.

Миф и табу
В вопросе анализа роли мифа в сплочении этнической группы определяю-

щую роль играет «сторона антагониста», или образ «антигероя», что связано 
с формированием мифа в системе морально-нравственных норм того обще-
ства, в котором он рождается. Это позволяет говорить о демонстрации мифом 
определенных запретов, ограничений или табу, характерных для общества 
происхождения мифа. 

В данном случае термин «табу» мы трактуем достаточно широко и не огра-
ничиваемся лишь подходом Зигмунда Фрейда, считавшего основными и 
общеприменимыми запреты на инцест и отцеубийство [Фрейд 1997]. Скорее 
«табу» – это запрет членам этнической группы или ее социального сегмента 
в принципе реализовывать какой-либо конкретный тип действий, представ-
ляемый с моральной точки зрения как неприемлемый, угрожающий мораль-
ным основам социальной организации и часто представляемый как противо-
речащий религиозным, социальным и политическим нормам исторического 
уклада. 

Миф представляет систему запретов, нарушаемых в рамках мифического 
контекста, что, в свою очередь, требует свершения или подвига для пре-
одоления последствий данного нарушения. Подобная презентация табу в 
мифе через его нарушение, равно как и искушение нарушить табу, несет в 
себе демонстративную и обучающую функции, реализуемые в отношении 
всей этнической группы, воспринимающей миф как источник информации. 
В данном случае действует принцип, по которому история учит не совер-
шать определенных действий в настоящем и будущем под страхом кары, для 
конечной победы «правильного» порядка либо под страхом всеобщей гибели. 

Общность восприятия табу, транслируемого через миф, ведет к сплочению 
этнической группы вокруг единства коллективной морально-нравственной 
доктрины и признания правила соблюдать табу и не допускать его нарушения 
другими [Hyman 1949]. Аналогичная точка зрения представлена в т.ч. в рабо-
тах Джозефа Кэмпбелла [Campbell 1972], предложившего концепцию моно-
мифа (единого мифа), основанного на «элементарных идеях» А. Бастиана 
[Campbell 1969], формирующих его концептуальную сущность. Таким обра-
зом, все многообразие мифов сводится к интерпретациям общего архетипи-
ческого концепта, лишь получающего множественные интерпретации в раз-
личных культурных традициях в разные исторические эпохи.

Концепция мифа Д. Кэмпбэлла
Концепция Кэмпбелла представляется нам близкой к нашему собствен-

ному универсалистскому подходу, основанному на идее непрерывного кон-
струирования этнической группой своей идентичности с опорой на примор-
диальные установки, одной из которых вполне может выступать мономиф в 
интерпретации Кемпбелла.

Эта связь дополнительным образом аргументирует идею единства социаль-
ного инстинкта, раскрытую нами с опорой на работы А. Адлера в статьях «На 
стыке примордиализма и конструктивизма: осмысливая понятие “этнос”» 
[Медушевский 2025а; 2025б] и представленную в работах Адольфа Бастиана 
[Bastian 1894] в виде концепции «психического единства человечества», в 



2 6 8     В Л А С Т Ь    2 0 2 5 ’ 0 5

соответствии с которой все люди имеют общую психическую структуру, кото-
рая в дальнейшем трансформировалась в концепцию Карла Юнга о «коллек-
тивном бессознательном».

Возвращаясь к идее Кэмпбелла о существовании мономифа, следует отме-
тить акцент, который данный автор делал на вторичности феноменов (кон-
кретных мифов) по сравнению с абстрактным первоисточником, познать 
который невозможно через восприятие слов, а лишь через восприятие смыс-
лов, отраженных в метафорах мифа. По мнению Кэмпбэлла, данные мета-
форы отражают трансцендентные смыслы, выступающие основой мифо-
логии в принципе и расколотые на множество отдельных мифологических 
концептов, представляющих собой маски, за которыми спрятаны осколки 
первичной истины.

Образ первичной истины, сформулированный Д. Кэмпбеллом, включал 
призыв героя, получение сверхъестественной помощи, встречу с божеством 
или искупление перед отцом и возвращение [Campbell 1972]. Безусловно, 
универсальность данной схемы можно оспаривать, и, на наш взгляд, в ней 
должен присутствовать образ зла, борьба с которым возвышает человека, 
создавая из него героя, или возвышает народ, отмечая его богоизбранность 
или мессианскую роль. Тем не менее в рамках нашего исследования инте-
рес представляет не столько формула мономифа, сколько функции мифа как 
такового, в числе которых Кэмпбелл выделял метафизическую, космологиче-
скую, социальную и педагогическую функции.

Метафизическая функция должна быть представлена как базовая и первич-
ная по отношению к остальным. Ее суть выражается в представлении «тайны 
бытия» и сопричастности человека к данной тайне. Метафизическая функ-
ция является источником веры человека в божественное начало вселенной 
и ответственна за утверждение «человеческого бытия»1. Из метафизической 
платформы мифа рождается система почитания высших сил, перерастающая 
в религиозную систему, а ее отражением становится ритуальная практика. В 
мифологии к данной системе относятся мифы о рождении богов от перво-
основы (прародителя).

Космологическая функция неразрывно связана с метафизической. Ее 
задача – объяснить мир и место в нем человека, дать ответ на вопрос о воз-
никновении человека в соответствии с божественными волей и замыслом, что 
вытекает из метафизического основания. Религиозная система, а также магия 
как сфера деятельности человека вбирают в себя космогонический концепт и 
базируются на нем. В системе мифов на данной платформе базируются мифы 
о сотворении человека и происхождении народа, т.к. и то и другое – это часть 
вселенной, результат замысла творца и отправная точка развития общества, в 
котором человек существует и в котором устанавливает правила по примеру 
богов, создающих правила жизни мира. Сюда же стоит отнести и мифы, трак-
тующие такие сакральные явления, как рождение и смерть, т.к. оба они про-
исходят по воле богов/бога и вне власти человека, а значит являются вопло-
щением божественного закона, распространяющегося на все живое.

В качестве третьей Д. Кэмпбелл выделяет социальную функцию мифа. 
Данная функция интерпретирует социальный порядок общества, выводя его 
из космогонического порядка и, таким образом, привнося в него аргумен-
тированную божественной волей стабильность. В то же время Кэмпбелл в 
своих работах усматривал дуализм социальной функции, т.к. часть мифов 

1 Joseph Campbell’s Four Functions of Myth. URL: https://www.jcf.org/learn/joseph-
campbell-four-functions-of-myth (accessed 13.09.2025).



2 0 2 5 ’ 0 5    В Л А С Т Ь     2 6 9

(«путь правой руки») подтверждала социальный порядок, в то время как дру-
гая часть («путь левой руки») демонстрировала примеры нарушения «героем» 
социального порядка и даже табу для достижения высшей цели1.

Несмотря на то что данный дуализм представляется как нарушение логики, 
в соответствии с которой миф утверждает порядок, на наш взгляд, такого 
рода мифы служат исключением, подтверждающим правило. Кроме того, в 
такого рода прецедентах нарушение «героем» социального порядка посвя-
щено достижению архиважной цели, что оправдывает исключение. В против-
ном случае «герой» превращается в «антигероя», и его поведение выступает 
как пример, который не следует повторять. Кроме того, вряд ли возможно 
рассматривать все многообразие мифов даже у одной этнической группы как 
совокупность равноценных величин, т.к. наряду с базовыми и архиважными 
мифами неизбежно возникали сказания, которые в дальнейшем мифологи-
зировались, а их первичная функция вполне могла быть направлена не на 
трансляцию правильных социальных норм, а на удовлетворение любопыт-
ства слушателей, на что был направлен жанр сказителей, песенников и бар-
дов. Безусловно, и в этом типе мифов в контексте их мифологизации расстав-
лялись определенные социально значимые акценты, но все же речь не идет о 
специально созданных «поучающих» мифах.

Четвертая функция, которую выделил Д. Кэмпбелл, – это педагогическая, 
или психологическая функция. Ее цель – научить человека реагировать на 
вызовы правильным образом и тем самым не вступать в противоречие ни 
с социальным порядком, ни с самим собой. По большому счету, это мно-
жество «рецептов» преодоления жизненных проблем, проиллюстрирован-
ных конкретными мифологизированными ситуациями. В данном контек-
сте педагогическая функция мифа является продолжением его социальной 
функции, т.к. человек в традиционном обществе является продолжением 
этого общества, а не самодостаточным индивидом. И здесь следует отметить 
безусловную коллективизирующую функцию мифа, который в силу своего 
авторитета в восприятии сообщества транслирует стереотипы поведения 
или «заготовки» конкретных решений на всех членов сообщества и на сооб-
щество как единый социальный организм, который должен развиваться в 
подобном мифу ключе.

Данная модель патернализма мифа над социальной практикой, безу- 
словно, является консервативной и ориентирована на патриархальное обще-
ство, «внемлющее» советам предков, создавших мифы. В то же время, как 
и Кэмпбелл, мы склонны говорить об эволюции мифа, однако, в отличие 
от данного автора, наш подход не предусматривает лишь деления на стадии 
(у Кэмпбелла их 4 – «Путь животных сил», «Путь засеянной земли», «Путь 
небесных огней» и «Путь человека» [Campbell 1988]). Скорее речь идет о 
комплексной эволюции концепции мифа, стремящейся соответствовать 
мировосприятию человека, уровню его знаний, критического мышления и 
индивидуализма. При этом миф направлен не на отдельного человека, даже 
в условиях доминирования индивидуалистической культуры, а на общество в 
его этническом или социальном выражении в целом, т.к. миф был и остается 
образом транслируемой модели порядка, предусматривающей коллективное 
восприятие и воплощение, а человек продолжает оставаться существом соци-
альным.

1 Campbell J. The Mythic Dimension: Selected Essays (1959–1987) (ed. by A. Van Couvering). 
Novato, Calif.: New World Library. 2007. 323 p.



2 7 0     В Л А С Т Ь    2 0 2 5 ’ 0 5

Современные мифы – вместо заключения
В современном мире нельзя не отметить влияние на миф процессов реги-

ональной интеграции и глобализации, которые ведут к острой конкуренции 
мифологических систем и подмене одних мифов другими, чья модель оказы-
вается более совместимой с текущим общественным восприятием. Данные 
мифы условно можно назвать макромифами. Их структура становится более 
«рыхлой», что повышает ее адаптивность к восприятию интенсивно транс-
формирующимися обществами и предусматривает локальную адаптацию под 
контекст жизни социума. Их идеальный образ также в большинстве случаев 
оказывается в будущем, а не в прошлом, как у традиционных мифов.

 В борьбе с традиционными «локальными» мифами крупные «глобальные» 
и «региональные» мифы начинают их вытеснение из культурного простран-
ства, разрушая их целостность и трансформируя фрагменты в продолжение 
своих макромифологических моделей.

Тем не менее суть мифов остается прежней – они транслируют «правиль-
ный» образ комплексного или фрагментированного мировоззрения, они 
авторитарны по своей сути (несоответствие порицается конкретными при-
мерами), они представлены своими «героями» и «антигероями», которые в 
противостоянии демонстрируют победу «добра» над «злом», и они так же, 
как и архаичные мифы, стремятся к абсолютному детерминизму человече-
ской жизни, представляя образы «правильных» и «неправильных» моделей 
поведения. Но, в отличие от традиционных «исторических» мифов, они все 
меньше привязаны к границам конкретных сообществ или стран. Таковыми 
макромифами в современном мире стали идеологии и ценностные системы, 
будь то демократия, права человека, либерализм, феминизм, исламизм, эко-
логизм и др. [Иванов, Целыковский 2017].

Ответом на их доминирование в большинстве случаев становятся нацио-
нальные и даже этнические мифологические системы, основанные на соци-
альном и политическом консерватизме, религии, культуре, самобытном языке 
и, что особенно важно, исторической памяти. Именно историческая память 
выступала и выступает основным объектом локальной мифологизации, т.к. 
в ее основе заложен воспринимаемый этническим или национальным сооб-
ществом опыт прошлых поколений, вызывающий доверие и ностальгию. В 
столкновении «глобальных» и «национальных»/«этнических» мифов мифо-
логический образ «светлого будущего» противопоставляется образу «доброго 
прошлого».

В обозначенном противостоянии макромифов и локальных мифологиче-
ских систем вряд ли можно говорить о безоговорочной победе первых над 
вторыми, и более того, на современном историческом этапе мы наблюдаем 
«консервативный поворот»1 многих обществ, основанный на сопротивлении 
реконструкции социального порядка в отрыве от собственных исторически 
обусловленных примордиальных установок, будь то ограничение террито-
риального суверенитета в пользу интеграции, включение в социальное про-
странство иноэтничных и инокультурных элементов в виде мигрантов или 
беженцев, отказ от традиционного взгляда на семью, религию, историю, тра-
диции и т.д.

Побуждением к данным действиям становится не только инстинкт самосо-
хранения этнических и национальных сообществ и сопротивление диском-
форту, вызываемому трансформацией, но и миф о себе как о независимом 

1 Александр Дугин: Консервативный поворот. – Изборский клуб. 20.05.2024. Доступ: 
https://izborsk-club.ru/25718 (проверено 13.09.2025).



2 0 2 5 ’ 0 5    В Л А С Т Ь     2 71

народе со своей самобытной культурой и «правильным» образом социального 
порядка, который нужно сохранять и защищать.

Таким образом, переведя рассмотрение сути мифа в практическое измере-
ние и обнаруживая его формирующее влияние на современные общества, мы 
можем констатировать, что миф реален, т.е. его «вымышленность» – отно-
сительна и представляет определенный взгляд на «правду», актуальный для 
определенного сообщества и способствующий его интеграции и мобилиза-
ции. Миф детерминирует социальный порядок в его сохранении, но в то же 
время, адаптируясь к социальным вызовам как инструмент интеграции, миф 
как выражение комплекса правил трансформируется и сам, вводя в обще-
ственный порядок новые ценности и новые табу и отменяя устаревшие детер-
минанты.

Список литературы
Иванов А.Г., Целыковский А.А. 2017. Современная мифология и идеология 

как регуляторы общественной жизни. – Вестник ВГУ. Сер. Философия. № 2. 
С. 33-41.

Медушевский Н.А. 2025а. На стыке примордиализма и конструктивизма: 
осмысливая понятие «этнос». Часть 1. – Власть. Т. 33. № 1. С. 228-233.

Медушевский Н.А. 2025б. На стыке примордиализма и конструктивизма: 
осмысливая понятие «этнос». Часть 2. – Власть. Т. 33. № 2. С. 196-208.

Фрейд З. 1997. Тотем и табу. М.: Олимп; АСТ-ЛТД. 446 с.
Элиаде М. 2024. Аспекты мифа. М.: Академический Проект. 235 с.
Bastian A. 1894. Zur mythologie und psychologie der Nigritier in Guinea (einschlies-

slich des colonial-gebietes Togo) mit bezugnahme auf socialistische elementargedanken. 
Berlin: D. Reimer (Hoefer & Vohsen). 205 р. 

Campbell J. 1969. The Masks of God: Primitive Mythology. N.Y.: Viking Press. 504 p.
Campbell J. 1972. The Hero with a Thousand Faces. Princeton, New Jersey: 

Princeton University Press. 416 p.
Campbell J. 1988. Historical Atlas of World Mythology. Vol. 2. The Way of the Seeded 

Earth. Part 1. The Sacrifice. N.Y.: Van der Marck Editions. 276 p.
Eliade M. 1957. Myths, Dreams, and Mysteries: the Encounter between Contemporary 

Faiths and Archaic Realities. N.Y.: Harper & Row. 256 р.
Eliade M. 1963. Myth and Reality. N.Y.: Harper & Row. 204 р.
Hyman S.E. 1949. Myth, Ritual, and Nonsense. – The Kenyon Review. Vol. 11. 

Is. 3. P. 455-475.



2 7 2     В Л А С Т Ь    2 0 2 5 ’ 0 5

MEDUSHEVSKY Nikolay Andreevich, Dr.Sci. (Pol.Sci.), Professor of the Chair of Modern East and Africa, Russian 
State University for the Humanities (6 Miusskaya Sq, Moscow, Russia, 125993); Associate Professor at the Peoples' 
Friendship University of Russia named after Patrice Lumumba (6 Miklukho-Maklaya St, Moscow, Russia, 117198; 
Lucky5659@yandex.ru); ORCID: 0000-0003-0475-6713

MYTHOLOGY AS THE BASIS OF COLLECTIVE IDENTITY

Abstract. The article presents the author's view on the phenomenon of myth as a factor in the identity of an ethnic 
community formation. Myth is interpreted in line with the concept of the formation of ethnic identity as one of its foundations, 
responsible for the transmission of information about the origin of the group (the myth of the origin of the people), and 
the origin of man as such through generations in the form of allegory – a certain code consisting of symbols. Thus, myth, 
primordial in its essence, constitutes the group's knowledge of itself, its origin, and, in general, its past. At the same time, 
myth is an object of construction, both at the stage of creation and within the framework of transmission from the carrier 
to the recipient, which determines its historical transformation, and subsequently, the degeneration or death of the myth, 
as having lost its symbolic content in the perception of recipients. The author interprets the form of mythologization of the 
past as one of the tools for preserving historical memory, which dominates in preliterate cultures, but retains influence 
in developed societies, where the form of myth may change, but its function remains the same. When writing this article, 
the author relied on the classic works of Mircea Eliade and Joseph Campbell, which detail the functions of myth and its 
nature, as well as the change in mythological models that occurred in the context of the development of society and the 
complication of social order. In conclusion, the author examines myth beyond the traditional worldview that stands at the 
origins of myth-making, and comes to the conclusion that complex ideological systems aimed at the destruction of ethnic 
identity are also subject to mythologization, which leads to competition between mythological systems, in which myths 
become a form of argumentation for a certain paradigm of social order. 
Keywords: myth, ethnic identity, ethnos, taboo, historical memory, hero, antihero


