
4140 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

КВАРТАЛОВА Наталия Леонидовна – кандидат философских наук, ведущий научный 
сотрудник Центра изучения культуры Китая, Институт Китая и современной Азии 
РАН, 117218 Москва, Нахимовский пр-т, 32. E-mail: kvartalova@iccaras.ru

10.56700/2071-5366.2025.85.57.006

СПОСОБЫ РАССУЖДЕНИЯ В КИТАЕ 
И НА ЗАПАДЕ: ИСТОКИ СХОДСТВА 
И РАЗЛИЧИЯ 

Аннотация. Тема отличия в способах рассуждения в Китае и на Западе является 
междисциплинарной и актуальна, в том числе, для лингвистов и психологов, но в 
предлагаемой статье акцент сделан на философский аспект. Рассматривается проблема 
различия построения рассуждений и базовых приоритетов, которые обусловлены китайским 
и западным типами рациональности. Даются основные характеристики китайской 
рациональности и анализируются преимущества и недостатки западной и китайской модели 
рассуждения применительно к различным сферам жизни. 
Ключевые слова: западная рациональность, китайская рациональность, конфуцианство, 
логика, лисин. 

Культура и язык. Когда мы сталкиваемся с другой культурой, тем 
более приверженной традициям и имеющей длинную историю, неиз-

бежно возникают сложности понимания, связанные с разницей в «потен-
циальном тексте культуры». Понятие «потенциального текста культуры» 
русский антрополог В.Н.  Романов определял как «ансамбль семантиче-
ских связей, с разной степенью вероятности предполагающих друг друга» 
[Романов 2014: 72]. Культура – это не набор отдельных ценностей, риту-
алов, традиций, культура – это все процессы, происходящие в обществе, 
которые, в конечном итоге, выражаются в тексте. И главным инстру-
ментом выражения культуры оказывается естественный язык, в котором 
уже заложены некие базовые структуры, которые Романов называет 
«пред-рассудки» [Романов 2014: 22]. И хотя гипотеза Сепира-Уорфа10 
уже не очень популярна в научном сообществе, невозможно отрицать 
тот факт, что язык и мышление взаимно влияют друг на друга. Базовые 
структуры имманентны любому языку, они отражают специфику мыш-
ления и рассуждения его носителей, и отсутствие символов, не имеющих 
десигнатов и денотатов, несомненно, повлияло на способы рассужде-

10 Гипотеза Сепира-Уорфа, она же гипотеза лингвистической относительности, 
предполагает, что «структура языка влияет на мировосприятие и воззрения его 
носителей, а также на их когнитивные процессы». URL: https://ru.wikipedia.org/
wiki/Гипотеза_лингвистической_относительности (Дата обращения: 09.11.2025)

ния в Китае. «В распоряжении китайских мыслителей не было таких не 
имеющих собственных лексических значений универсальных знаковых 
полуфабрикатов, какими являлись буквы греческого алфавита», – пишет 
А.И.  Кобзев, обосновывая тот факт, что в Китае не появились форма-
лизованные системы [Кобзев 1994: 140]. Но отличия иероглифического 
и буквенного языка далеко не единственная причина разницы в способах 
рассуждения, хотя это и значимая часть потенциального текста культуры. 
Не менее значима историческая канва. 

«Логичность» Запада. Отсчёт европейской культуры традиционно 
начинается с эпохи Древней Греции, базиса культуры, который заложил 
основы европейской рациональности на два с лишним тысячелетия впе-
ред. Для европейского мышления образцом правильного рассуждения 
стали древнегреческие философы, разум понимался как способность 
к рассуждению, а формальной систематизацией способов рассуждения 
выступала силлогистика Аристотеля. Законы тождества, непротиворе-
чия и исключенного третьего и сегодня воспринимаются как очевидные 
и понятные для европейского разума. И это несмотря на то, что весь 
ХХ  век в европейской логике эти законы подвергались критике, а фор-
мальные системы строились без их использования. Но на протяжении 
всей истории европейская рациональность была связана с логичностью 
в аристотелевском смысле. Такой феномен можно назвать «европейской 
рациональностью». Из множества представителей этой традиции мы вы-
делим Р. Декарта (1596–1660), Б. Спинозу (1632–1677) как внесших наи-
более значимый вклад в понимание рационального в науке и в изучение 
дедуктивного метода – основного способа получения внеопытного зна-
ния в рамках строгих наук, – а также Г. Лейбница (1646–1716), который 
помимо метода, много внимания уделял пониманию истины. 

Рене Декарт так определял дедукцию: «Под дедукцией же я разумею 
все то, что, будучи необходимо выведено из других положений, познан-
ных как истинные, обладает достоверностью, хотя и не очевидно само 
по себе» [Декарт 1989: 88–89]. Со времен Декарта мало что изменилось 
в понимании дедукции. Вслед за Декартом у Бенедикта Спинозы сама 
философия строится как дедуктивная система, а истина оказывается не 
соответствием, а внутренней логической необходимостью: «Я буду объяс-
нять предметы в следующем порядке: определения, аксиомы, предложе-
ния» [Спиноза 1957 336].

И, наконец, Г. Лейбниц идёт дальше в своих изысканиях и считает, что 
истины могут быть выведены логически, причём истины могут быть двух 
видов – истины разума и истины факта, первые объективны и могут быть 
получены методом дедукции, последние же основываются на принципе 
достаточного основания [Лейбниц 1982: 169]. 

К ХХ веку в европейской науке четко прослеживается стремление 
к логичности в рассуждениях, что достигается посредством дедукции 
и соблюдения базовых законов логики, и стремлением к истине, которая 
считается понятием вполне объективным, то есть соответствием сужде-



4140 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

КВАРТАЛОВА Наталия Леонидовна – кандидат философских наук, ведущий научный 
сотрудник Центра изучения культуры Китая, Институт Китая и современной Азии 
РАН, 117218 Москва, Нахимовский пр-т, 32. E-mail: kvartalova@iccaras.ru

10.56700/2071-5366.2025.85.57.006

СПОСОБЫ РАССУЖДЕНИЯ В КИТАЕ 
И НА ЗАПАДЕ: ИСТОКИ СХОДСТВА 
И РАЗЛИЧИЯ 

Аннотация. Тема отличия в способах рассуждения в Китае и на Западе является 
междисциплинарной и актуальна, в том числе, для лингвистов и психологов, но в 
предлагаемой статье акцент сделан на философский аспект. Рассматривается проблема 
различия построения рассуждений и базовых приоритетов, которые обусловлены китайским 
и западным типами рациональности. Даются основные характеристики китайской 
рациональности и анализируются преимущества и недостатки западной и китайской модели 
рассуждения применительно к различным сферам жизни. 
Ключевые слова: западная рациональность, китайская рациональность, конфуцианство, 
логика, лисин. 

Культура и язык. Когда мы сталкиваемся с другой культурой, тем 
более приверженной традициям и имеющей длинную историю, неиз-

бежно возникают сложности понимания, связанные с разницей в «потен-
циальном тексте культуры». Понятие «потенциального текста культуры» 
русский антрополог В.Н.  Романов определял как «ансамбль семантиче-
ских связей, с разной степенью вероятности предполагающих друг друга» 
[Романов 2014: 72]. Культура – это не набор отдельных ценностей, риту-
алов, традиций, культура – это все процессы, происходящие в обществе, 
которые, в конечном итоге, выражаются в тексте. И главным инстру-
ментом выражения культуры оказывается естественный язык, в котором 
уже заложены некие базовые структуры, которые Романов называет 
«пред-рассудки» [Романов 2014: 22]. И хотя гипотеза Сепира-Уорфа10 
уже не очень популярна в научном сообществе, невозможно отрицать 
тот факт, что язык и мышление взаимно влияют друг на друга. Базовые 
структуры имманентны любому языку, они отражают специфику мыш-
ления и рассуждения его носителей, и отсутствие символов, не имеющих 
десигнатов и денотатов, несомненно, повлияло на способы рассужде-

10 Гипотеза Сепира-Уорфа, она же гипотеза лингвистической относительности, 
предполагает, что «структура языка влияет на мировосприятие и воззрения его 
носителей, а также на их когнитивные процессы». URL: https://ru.wikipedia.org/
wiki/Гипотеза_лингвистической_относительности (Дата обращения: 09.11.2025)

ния в Китае. «В распоряжении китайских мыслителей не было таких не 
имеющих собственных лексических значений универсальных знаковых 
полуфабрикатов, какими являлись буквы греческого алфавита», – пишет 
А.И.  Кобзев, обосновывая тот факт, что в Китае не появились форма-
лизованные системы [Кобзев 1994: 140]. Но отличия иероглифического 
и буквенного языка далеко не единственная причина разницы в способах 
рассуждения, хотя это и значимая часть потенциального текста культуры. 
Не менее значима историческая канва. 

«Логичность» Запада. Отсчёт европейской культуры традиционно 
начинается с эпохи Древней Греции, базиса культуры, который заложил 
основы европейской рациональности на два с лишним тысячелетия впе-
ред. Для европейского мышления образцом правильного рассуждения 
стали древнегреческие философы, разум понимался как способность 
к рассуждению, а формальной систематизацией способов рассуждения 
выступала силлогистика Аристотеля. Законы тождества, непротиворе-
чия и исключенного третьего и сегодня воспринимаются как очевидные 
и понятные для европейского разума. И это несмотря на то, что весь 
ХХ  век в европейской логике эти законы подвергались критике, а фор-
мальные системы строились без их использования. Но на протяжении 
всей истории европейская рациональность была связана с логичностью 
в аристотелевском смысле. Такой феномен можно назвать «европейской 
рациональностью». Из множества представителей этой традиции мы вы-
делим Р. Декарта (1596–1660), Б. Спинозу (1632–1677) как внесших наи-
более значимый вклад в понимание рационального в науке и в изучение 
дедуктивного метода – основного способа получения внеопытного зна-
ния в рамках строгих наук, – а также Г. Лейбница (1646–1716), который 
помимо метода, много внимания уделял пониманию истины. 

Рене Декарт так определял дедукцию: «Под дедукцией же я разумею 
все то, что, будучи необходимо выведено из других положений, познан-
ных как истинные, обладает достоверностью, хотя и не очевидно само 
по себе» [Декарт 1989: 88–89]. Со времен Декарта мало что изменилось 
в понимании дедукции. Вслед за Декартом у Бенедикта Спинозы сама 
философия строится как дедуктивная система, а истина оказывается не 
соответствием, а внутренней логической необходимостью: «Я буду объяс-
нять предметы в следующем порядке: определения, аксиомы, предложе-
ния» [Спиноза 1957 336].

И, наконец, Г. Лейбниц идёт дальше в своих изысканиях и считает, что 
истины могут быть выведены логически, причём истины могут быть двух 
видов – истины разума и истины факта, первые объективны и могут быть 
получены методом дедукции, последние же основываются на принципе 
достаточного основания [Лейбниц 1982: 169]. 

К ХХ веку в европейской науке четко прослеживается стремление 
к логичности в рассуждениях, что достигается посредством дедукции 
и соблюдения базовых законов логики, и стремлением к истине, которая 
считается понятием вполне объективным, то есть соответствием сужде-



4342 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

ния реальности (корреспонденская концепция истины, сформулирован-
ная А. Тарским в 1933 г.). В рамках дедуктивного метода самым надежным 
оказывается метод рассуждения от противного – способ доказательства, 
когда в качестве первого допущения берётся отрицание того тезиса, кото-
рый планируется доказать, и целью становится прийти к противоречию. 
То есть априори предполагается, что суждение может либо истинным, 
либо ложным, других вариантов нет. Остальные методы  – индуктивный 
и рассуждение по аналогии – остаются второстепенными и используются 
там, где дедуктивный метод неприменим. Основными характеристиками 
западного способа рассуждения оказывается рациональность, потреб-
ность разложить целое на простые составляющие и поиск универсальных 
законов и истин. 

И это, по мнению философа М.  Хайдеггера (1889–1976), слабая по-
зиция, поскольку западная метафизика, сводя истину к «соответствию», 
а человека  – к «разумному животному», утратила вопрос о «Бытии как 
таковом» [Хайдеггер 1997: 242]. 

С закатом позитивизма начинается новая эпоха, где логичность в клас-
сическом смысле сдаёт свои позиции. 

И с учётом новых тенденций уже возможен диалог с традицией конфу-
цианства, где приоритетом является этика, а не логика. 

Китайская традиционная мысль. В случае с китайской традицией для 
поиска ответа на любой вопрос приходится всегда обращаться к древно-
сти, поскольку китайская культура в меньшей степени склонна к новше-
ствам, и критерием, определяющим ценность какой-либо теории, зача-
стую оказывается отсылка на авторитеты прошлого. 

В Китае назвать единый базис, на котором строился потом весь дис-
курс, невозможно по нескольким причинам. 

Основная причина, о которой пишет, например, С.Ю.  Рыков, заклю-
чается в том, что китайская мысль неоднородна. Это заставляет исследо-
вателей всегда очерчивать рамки, внутри которых их концепция верна: 
«Если они говорят о китайской мысли как о «мудрости», или о «нумеро-
логии», они сталкиваются с китайскими софистами и моистами, если они 
отказывают китайской мысли в схоластике, им приходится как-то объяс-
нять неоконфуцианство, и т.п.» [Рыков 2018: 113]. Но, когда мы говорим 
о плюрализме концепций в древности, нам невозможно не задаться во-
просом, почему китайская мысль пошла не по пути логики вслед Мо-цзы 
или Гунсунь Луном, которые пытались анализировать язык и базовые 
логические понятия, такие как истина и рассуждение, а по пути этики 
вслед за Конфуцием, а частично и по пути нумерологии.

Тут важно учитывать следующую важную особенность – специфиче-
скую «методологию» китайской мысли. «Метод китайской философии – 
это не рациональный анализ, а интуитивное постижение» [Ломанов 2018: 
30]. Но даже такое отличие, которое привело к тому, что в Китае не сфор-
мировались теоретические научные дисциплины, не помешало приклад-
ному развитию наук и появлению множества изобретений. 

А.И.  Кобзев считает, что китайской методологией можно считать ну-
мерологию  – науку о символах и числах и «что именно «нумерология» 
и является и универсальным методом, и одновременно методологией 
(осознанной теорией метода) для всей классической китайской духовной 
культуры (и философии, и науки, и искусства)» [Рыков 2018: 105]. 

Но, несмотря на такую разницу во мнениях исследователей, некото-
рую общность китайской мысли всё же можно проследить. Как писал 
отечественный синолог Н.И. Конрад (1891–1970), «восточная мысль, 
в особенности китайская, чуждается отвлеченных построений и пред-
почитает конкретное, непосредственно данное сознанию содержание» 
[Конрад 1972: 22]. 

Для китайцев, начиная с древности, приоритеты отдавались развитию 
политического и этического начала в человеке и обществе. Академия 
Цзися, которая явилась базой для формирования большей части раз-
личных философских течений, изначально не задумывалась как фило-
софская школа (да и такого понятия, как философия, в Китае не было), 
а была основана для решения, в первую очередь, политических вопросов, 
и только потом проблем социальных и этических. Никакой специальной 
системы для анализа языка или научной теории создано не было, а те 
попытки, которые делали представители школы имён, не получили су-
щественного развития. Идея истины была затронута моистами, но и она 
проигрывала в дальнейшем идее сообразности и была не чистой истиной 
в том смысле, какой вкладывают в это понятие на Западе, а истиной  – 
соответствием этическим или социальным требованиям общества [Квар-
талова 2025]. В итоге приоритет традиции и морального начала, сфор-
мировавшийся под влиянием конфуцианства, оказался более востре-
бованным, чем моистский поиск истины. Как указывает А.В.  Ломанов, 
«историческая ограниченность китайской рациональности проявилась 
в сферах общественного и научно-технического развития в древнем Ки-
тае». [Ломанов 2018: 27] Наиболее близким по значению к европейско-
му «разуму» можно считать термин ли 理, который интерпретировался 
скорее как нравственный принцип, нежели как чисто познавательная 
способность и который ранние китайские мыслители воспринима-
ли через призму традиционного понимания «правильного порядка 
вещей» (Дао), характеризуя её преимущественно в этическом ключе  
[Ван Гэ 2024: 68]. 

Следующим значимым этапом в формировании китайской мысли 
можно назвать появление неоконфуцианства, основоположником кото-
рого выступил философ и учёный Чжу Си (1130–1200). Идея принципа 
ли 理, распространившаяся и в неоконфуцианстве, объединила космоло-
гический порядок и моральный закон, причём  ли – это не абстрактное 
правило, а тот порядок вещей, базовая основа Вселенной, которые чело-
век постигает через самосовершенствование. 

Попытки привнести западные принципы мышления в Китай начались 
с появлением в стране христианских миссионеров. Переводы Аристотеля 



4342 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

ния реальности (корреспонденская концепция истины, сформулирован-
ная А. Тарским в 1933 г.). В рамках дедуктивного метода самым надежным 
оказывается метод рассуждения от противного – способ доказательства, 
когда в качестве первого допущения берётся отрицание того тезиса, кото-
рый планируется доказать, и целью становится прийти к противоречию. 
То есть априори предполагается, что суждение может либо истинным, 
либо ложным, других вариантов нет. Остальные методы  – индуктивный 
и рассуждение по аналогии – остаются второстепенными и используются 
там, где дедуктивный метод неприменим. Основными характеристиками 
западного способа рассуждения оказывается рациональность, потреб-
ность разложить целое на простые составляющие и поиск универсальных 
законов и истин. 

И это, по мнению философа М.  Хайдеггера (1889–1976), слабая по-
зиция, поскольку западная метафизика, сводя истину к «соответствию», 
а человека  – к «разумному животному», утратила вопрос о «Бытии как 
таковом» [Хайдеггер 1997: 242]. 

С закатом позитивизма начинается новая эпоха, где логичность в клас-
сическом смысле сдаёт свои позиции. 

И с учётом новых тенденций уже возможен диалог с традицией конфу-
цианства, где приоритетом является этика, а не логика. 

Китайская традиционная мысль. В случае с китайской традицией для 
поиска ответа на любой вопрос приходится всегда обращаться к древно-
сти, поскольку китайская культура в меньшей степени склонна к новше-
ствам, и критерием, определяющим ценность какой-либо теории, зача-
стую оказывается отсылка на авторитеты прошлого. 

В Китае назвать единый базис, на котором строился потом весь дис-
курс, невозможно по нескольким причинам. 

Основная причина, о которой пишет, например, С.Ю.  Рыков, заклю-
чается в том, что китайская мысль неоднородна. Это заставляет исследо-
вателей всегда очерчивать рамки, внутри которых их концепция верна: 
«Если они говорят о китайской мысли как о «мудрости», или о «нумеро-
логии», они сталкиваются с китайскими софистами и моистами, если они 
отказывают китайской мысли в схоластике, им приходится как-то объяс-
нять неоконфуцианство, и т.п.» [Рыков 2018: 113]. Но, когда мы говорим 
о плюрализме концепций в древности, нам невозможно не задаться во-
просом, почему китайская мысль пошла не по пути логики вслед Мо-цзы 
или Гунсунь Луном, которые пытались анализировать язык и базовые 
логические понятия, такие как истина и рассуждение, а по пути этики 
вслед за Конфуцием, а частично и по пути нумерологии.

Тут важно учитывать следующую важную особенность – специфиче-
скую «методологию» китайской мысли. «Метод китайской философии – 
это не рациональный анализ, а интуитивное постижение» [Ломанов 2018: 
30]. Но даже такое отличие, которое привело к тому, что в Китае не сфор-
мировались теоретические научные дисциплины, не помешало приклад-
ному развитию наук и появлению множества изобретений. 

А.И.  Кобзев считает, что китайской методологией можно считать ну-
мерологию  – науку о символах и числах и «что именно «нумерология» 
и является и универсальным методом, и одновременно методологией 
(осознанной теорией метода) для всей классической китайской духовной 
культуры (и философии, и науки, и искусства)» [Рыков 2018: 105]. 

Но, несмотря на такую разницу во мнениях исследователей, некото-
рую общность китайской мысли всё же можно проследить. Как писал 
отечественный синолог Н.И. Конрад (1891–1970), «восточная мысль, 
в особенности китайская, чуждается отвлеченных построений и пред-
почитает конкретное, непосредственно данное сознанию содержание» 
[Конрад 1972: 22]. 

Для китайцев, начиная с древности, приоритеты отдавались развитию 
политического и этического начала в человеке и обществе. Академия 
Цзися, которая явилась базой для формирования большей части раз-
личных философских течений, изначально не задумывалась как фило-
софская школа (да и такого понятия, как философия, в Китае не было), 
а была основана для решения, в первую очередь, политических вопросов, 
и только потом проблем социальных и этических. Никакой специальной 
системы для анализа языка или научной теории создано не было, а те 
попытки, которые делали представители школы имён, не получили су-
щественного развития. Идея истины была затронута моистами, но и она 
проигрывала в дальнейшем идее сообразности и была не чистой истиной 
в том смысле, какой вкладывают в это понятие на Западе, а истиной  – 
соответствием этическим или социальным требованиям общества [Квар-
талова 2025]. В итоге приоритет традиции и морального начала, сфор-
мировавшийся под влиянием конфуцианства, оказался более востре-
бованным, чем моистский поиск истины. Как указывает А.В.  Ломанов, 
«историческая ограниченность китайской рациональности проявилась 
в сферах общественного и научно-технического развития в древнем Ки-
тае». [Ломанов 2018: 27] Наиболее близким по значению к европейско-
му «разуму» можно считать термин ли 理, который интерпретировался 
скорее как нравственный принцип, нежели как чисто познавательная 
способность и который ранние китайские мыслители воспринима-
ли через призму традиционного понимания «правильного порядка 
вещей» (Дао), характеризуя её преимущественно в этическом ключе  
[Ван Гэ 2024: 68]. 

Следующим значимым этапом в формировании китайской мысли 
можно назвать появление неоконфуцианства, основоположником кото-
рого выступил философ и учёный Чжу Си (1130–1200). Идея принципа 
ли 理, распространившаяся и в неоконфуцианстве, объединила космоло-
гический порядок и моральный закон, причём  ли – это не абстрактное 
правило, а тот порядок вещей, базовая основа Вселенной, которые чело-
век постигает через самосовершенствование. 

Попытки привнести западные принципы мышления в Китай начались 
с появлением в стране христианских миссионеров. Переводы Аристотеля 



4544 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

в Китае были сделаны в XVII веке иезуитами совместно с китайскими 
переводчиками, но не получили какого-либо распространения. 

Первое значимое взаимодействие западного и китайского «потен-
циальных текстов культуры» в сфере рассуждения произошло только 
в XIX  веке, когда в Китае появляются протестанты. На китайский язык 
начинают переводить учебники логики того времени и вновь Аристотеля, 
однако на этот раз логические труды вызывают интерес исследователей, 
что ведёт к росту популярности логики и в последующем к появлению 
концепции «трёх логических традиций» – европейской, индийской и ки-
тайской. И, хотя формальной системы логики в истории Китая сформу-
лировано не было, поиски собственно китайской логики продолжаются 
до сих пор.

ХХ век – это век сближения восточной и западной традиций. Эти тен-
денции проявились сначала в Китае, в результате знакомства с западной 
культурой и наукой. Многие китайские мыслители пытались найти сход-
ства и различия двух цивилизаций. 

Современным понятием китайской философии, связанным с разу-
мом и рациональностью, является лисин 理性 («рациональное», «разум»). 
Хотя сами термины ли 理 («принцип», «разум», «определяющая модель», 
«связность») и син 性 («природа», «расположение», «естественные тенден-
ции») существовали с древности, их сочетание и приобретённое значение 
возникли недавно. В начале ХХ века лисин интерпретировался как запад-
ный «разум». Основоположником другой концепции можно назвать Лян 
Шумина (1893–1988), который в поздних своих трудах противопоставлял 
идеи лисин как морального императива, связанного чувствами человека, 
присущего китайской культуре, и личжи 理智  – характеристику запад-
ной рациональной интеллектуальной культуры, которая требует отказа 
от эмоций в рассуждениях. Лисин предполагает, что мысль должна идти 
последовательно, и осознание должно происходить рационально, и это 
осознание отличает человека. «Чтобы понять прошлое китайской культу-
ры и её будущее, необходимо сначала понять лисин» [Лян Шумин 2005: 
181]. 

В противовес идеям Лян Шумина в ХХ веке в Китае становится ши-
роко популярна марксистская теория. Она, как и многие из наук того 
времени, приходит в Китай на рубеже веков из японских источников, но 
ведущей идеологией утверждается во многом благодаря Мао Цзэдуну [Ма 
Кэжун 2022: 89]. Закон единства и борьбы противоположностей и кон-
цепция практики как критерия истины оказываются очень созвучными 
китайскому менталитету, и начинается китаизация марксизма, вплоть 
до того, что в марксизме находят принципы традиционного китайского 
мышления, например, важный «принцип единства знания и действия» 
[Ма Кэжун 2022: 93]. Ни одна западная теория не получала такого разви-
тия в Китае, получил марксизм. Дальнейшее развитие этого марксизма 
породило «социализм с китайской спецификой» и в наши дни феномен 
«сяокан» 小康  – общества средней зажиточности, понятие о котором 

пришло из конфуцианства. Важным аспектом современного китайского 
марксизма является внимание к человеку и стремление к благосостоянию 
общества через улучшение условий жизни отдельного человека. 

Диалог традиций. Как западная, так и китайская традиции имеют свои 
преимущества и недостатки. «Западная модель» дала начало современной 
науке, что позволило ускорить развитие промышленности, повышать 
благосостояние общества и комфорт отдельного человека. Но в условиях 
современного общества наметился всё больший крен в превознесение 
ценности денег, в превращение ценности отдельного человека в эгоизм 
и обесценивание значимости общества. 

В Китае развивался зачастую только прикладной аспект науки, без 
её теоретического ядра, что замедляло научно-технический прогресс. 
«Успешными в китайской древности были лишь связанные с практикой 
«четыре великие традиционные науки» – агрономия, медицина, астроно-
мия, математика» [Ломанов 2018: 27].

В китайской традиции, в отличие от западной, мыслители больше 
интересовались практическими аспектами мышления, и целью были не 
формализация рассуждений и поиск истин, а гармонизация окружающе-
го мира: отношения человека с человеком, человека и общества, человека 
и мира. Здесь основную роль сыграло конфуцианство с его этико-поли-
тической направленностью, своеобразным эктикоцентризмом. Истина 
не является объективной категорией, она всегда выступает в контексте 
времени и отношений. Китайская традиция, свободная от дуализма, 
никогда не противопоставляет рациональность и чувства, а разум всегда 
соотносится с моралью и социальной гармонией. Китайский философ 
Фэн Юлань (1895–1990) считал, что китайская философия «направлена 
на повышение духовного уровня человека, а не на приобретение объек-
тивного знания» [Фэн Юлань 1996: 9]. «Фэн Юлань, создавая своё новое 
неоконфуцианство, рассматривал лисин как образ жизни, полагая, что 
он охватывает как интеллектуальный, так и моральный разум, и пытался 
синтезировать сильные стороны как восточной, так и западной тради-
ций» [Ван Гэ 2024: 67]. Эти новые интерпретации понятия «рациональ-
ность», хотя и, казалось бы, исчезающие из современного философского 
дискурса, отражают формирование новой философской терминологии 
в современном Китае на фоне распространения западного образования. 
Вместе с тем китайскому разуму нельзя отказать в аналитичности, но 
в условиях современности в Китае не слепо принимают все достижения 
западной науки, а тщательно ассимилируют, привнося китайскую спе
цифику. 

В результате человек оказывается самым важным действующим субъ-
ектом культуры, но не эгоистично-обособленный, а человек, глубоко 
интегрированный в общество. Такое мировоззрение оказывает значи-
тельное влияние на китайское общество, способствуя его консолидации 
вокруг единой идеи и ускоренному развитию, что мы и наблюдаем в на-
стоящее время.



4544 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

в Китае были сделаны в XVII веке иезуитами совместно с китайскими 
переводчиками, но не получили какого-либо распространения. 

Первое значимое взаимодействие западного и китайского «потен-
циальных текстов культуры» в сфере рассуждения произошло только 
в XIX  веке, когда в Китае появляются протестанты. На китайский язык 
начинают переводить учебники логики того времени и вновь Аристотеля, 
однако на этот раз логические труды вызывают интерес исследователей, 
что ведёт к росту популярности логики и в последующем к появлению 
концепции «трёх логических традиций» – европейской, индийской и ки-
тайской. И, хотя формальной системы логики в истории Китая сформу-
лировано не было, поиски собственно китайской логики продолжаются 
до сих пор.

ХХ век – это век сближения восточной и западной традиций. Эти тен-
денции проявились сначала в Китае, в результате знакомства с западной 
культурой и наукой. Многие китайские мыслители пытались найти сход-
ства и различия двух цивилизаций. 

Современным понятием китайской философии, связанным с разу-
мом и рациональностью, является лисин 理性 («рациональное», «разум»). 
Хотя сами термины ли 理 («принцип», «разум», «определяющая модель», 
«связность») и син 性 («природа», «расположение», «естественные тенден-
ции») существовали с древности, их сочетание и приобретённое значение 
возникли недавно. В начале ХХ века лисин интерпретировался как запад-
ный «разум». Основоположником другой концепции можно назвать Лян 
Шумина (1893–1988), который в поздних своих трудах противопоставлял 
идеи лисин как морального императива, связанного чувствами человека, 
присущего китайской культуре, и личжи 理智  – характеристику запад-
ной рациональной интеллектуальной культуры, которая требует отказа 
от эмоций в рассуждениях. Лисин предполагает, что мысль должна идти 
последовательно, и осознание должно происходить рационально, и это 
осознание отличает человека. «Чтобы понять прошлое китайской культу-
ры и её будущее, необходимо сначала понять лисин» [Лян Шумин 2005: 
181]. 

В противовес идеям Лян Шумина в ХХ веке в Китае становится ши-
роко популярна марксистская теория. Она, как и многие из наук того 
времени, приходит в Китай на рубеже веков из японских источников, но 
ведущей идеологией утверждается во многом благодаря Мао Цзэдуну [Ма 
Кэжун 2022: 89]. Закон единства и борьбы противоположностей и кон-
цепция практики как критерия истины оказываются очень созвучными 
китайскому менталитету, и начинается китаизация марксизма, вплоть 
до того, что в марксизме находят принципы традиционного китайского 
мышления, например, важный «принцип единства знания и действия» 
[Ма Кэжун 2022: 93]. Ни одна западная теория не получала такого разви-
тия в Китае, получил марксизм. Дальнейшее развитие этого марксизма 
породило «социализм с китайской спецификой» и в наши дни феномен 
«сяокан» 小康  – общества средней зажиточности, понятие о котором 

пришло из конфуцианства. Важным аспектом современного китайского 
марксизма является внимание к человеку и стремление к благосостоянию 
общества через улучшение условий жизни отдельного человека. 

Диалог традиций. Как западная, так и китайская традиции имеют свои 
преимущества и недостатки. «Западная модель» дала начало современной 
науке, что позволило ускорить развитие промышленности, повышать 
благосостояние общества и комфорт отдельного человека. Но в условиях 
современного общества наметился всё больший крен в превознесение 
ценности денег, в превращение ценности отдельного человека в эгоизм 
и обесценивание значимости общества. 

В Китае развивался зачастую только прикладной аспект науки, без 
её теоретического ядра, что замедляло научно-технический прогресс. 
«Успешными в китайской древности были лишь связанные с практикой 
«четыре великие традиционные науки» – агрономия, медицина, астроно-
мия, математика» [Ломанов 2018: 27].

В китайской традиции, в отличие от западной, мыслители больше 
интересовались практическими аспектами мышления, и целью были не 
формализация рассуждений и поиск истин, а гармонизация окружающе-
го мира: отношения человека с человеком, человека и общества, человека 
и мира. Здесь основную роль сыграло конфуцианство с его этико-поли-
тической направленностью, своеобразным эктикоцентризмом. Истина 
не является объективной категорией, она всегда выступает в контексте 
времени и отношений. Китайская традиция, свободная от дуализма, 
никогда не противопоставляет рациональность и чувства, а разум всегда 
соотносится с моралью и социальной гармонией. Китайский философ 
Фэн Юлань (1895–1990) считал, что китайская философия «направлена 
на повышение духовного уровня человека, а не на приобретение объек-
тивного знания» [Фэн Юлань 1996: 9]. «Фэн Юлань, создавая своё новое 
неоконфуцианство, рассматривал лисин как образ жизни, полагая, что 
он охватывает как интеллектуальный, так и моральный разум, и пытался 
синтезировать сильные стороны как восточной, так и западной тради-
ций» [Ван Гэ 2024: 67]. Эти новые интерпретации понятия «рациональ-
ность», хотя и, казалось бы, исчезающие из современного философского 
дискурса, отражают формирование новой философской терминологии 
в современном Китае на фоне распространения западного образования. 
Вместе с тем китайскому разуму нельзя отказать в аналитичности, но 
в условиях современности в Китае не слепо принимают все достижения 
западной науки, а тщательно ассимилируют, привнося китайскую спе
цифику. 

В результате человек оказывается самым важным действующим субъ-
ектом культуры, но не эгоистично-обособленный, а человек, глубоко 
интегрированный в общество. Такое мировоззрение оказывает значи-
тельное влияние на китайское общество, способствуя его консолидации 
вокруг единой идеи и ускоренному развитию, что мы и наблюдаем в на-
стоящее время.



4746 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

Различия между европейским и китайским способом рассуждения не 
сводятся лишь к противопоставлению строгого дедуктивного способа 
рассуждения и интуитивно-прагматического, различие кроется в онто-
логических установках и приоритетах. Современные исследователи всё 
больше отходят от практики прямого противопоставления схем рассуж-
дения на Востоке и Западе к расширенному анализу дискурсивных прак-
тик и языковых структур, формирующих способы рассуждения.

Список литературы
Ван Гэ (王格). 2024. «Лисин» цяньнянь дэ иньжу цзи ци цзай Чжунго 

сяньдай чжэсюэчжун дэ чжанькай (《理性》概念的引入及其在中国现代
哲学中的展开“理性”概念的引入及其在中国现代哲学中的展开) [Введение 
понятия лисин и его развитие в современной китайской философии]. 
Доступ: https://www.academia.edu/125614481/ (проверено: 09.11.2025) (на 
кит.)

Декарт Р. 1989. Сочинения в двух томах. Т.1. М.: Мысль, 654 с. 
Конрад Н.И. 1972. Запад и Восток. М.: Наука, 496 с. 
Ма Кэжоу. 2022. «Китаизация» марксизма: предпосылки зарождения, 

исторический экскурс и «новый виток» развития в современном Китае. – 
Вестник Московского университета. Сер. 18. Социология и политология. 
Т. 28. № 3, с. 85–99.

Лейбниц Г. 1982. Сочинения в 4 томах. Т.1. М.: Мысль, 636 с. 
Ломанов А.В. 2018. Китайская рациональность в современном мире. – 

Философские науки. №7. М.: ИД Гуманитарий, с. 24–37. 
Лян Шумин (梁漱溟). 2005. Лян Шумин цюаньцзи, ди эр цзюань (《梁

漱溟全集》第２ 卷，) [Полное собрании сочинений Лян Шумина» т. 2]. 
Шаньдун: Шаньдун жэньмин чубаньшэ (山东人民出版社) 699 с. (на кит.)

Кварталова Н.Л. 2025. Академия Цзися как культурное явление 
Древнего Китая.  – Тезисы докладов XVI научной конференции «Китай 
и Восточная Азия: философия, литература, культура». М.: ИКСА РАН, 
с. 43–46.

Кобзев А.И. 1994. Учение о символах и числах в китайской классиче-
ской философии. М.: Восточная литература, 432 с.

Романов В.Н. 2014. Культурно-историческая антропология. М.-СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 362 с.

Рыков С.Ю. 2018. Лики китайской рациональности. – Историко-фи-
лософский ежегодник. Т. 33. С. 89–118.* 

Спиноза Б. 1957. Избранные произведения. Т.2 . М.: Издательство 
соц.-эк. литературы, 727 с. 

Хайдеггер М. 1997. Бытие и время. М.: Ad margenum, 451 с. 
Фэн Юлань (冯友兰). 1996. Чжунго чжэсюэ цзяньши (中国哲学简史) 

[Краткая история китайской философии]. Пекин: Бэйцзин дасюэ чу-
баньшэ (北京大学出版社), 366 с. (на кит.)

KVARTALOVA Nataliya Leonidovna, Cand. Sci. (Philosophy), Leading Research, 
Institute of China and Contemporary Asia, Russian Academy of Sciences, Moscow 117997, 
Nakhimovsky prospect, 32. E-mail: kvartalova@iccaras.ru

REASONING IN CHINA AND IN THE WEST: 
THE ORIGINS OF SIMILIARITIES 
AND DIFFERENCES 
Abstract. This article examines the differences in formal reasoning that stem from the polarity 
between Chinese and Western traditions. It outlines the key characteristics of Chinese rationality and 
analyzes the respective strengths and limitations of Chinese and Western models of reasoning as 
they apply to various domains of life.
Culture is not a mere collection of individual values, rituals, or traditions; rather it consists of dynamic 
processes taking place in what is called ‘reality’. This article analyses major historical tendencies 
which shaped the way formal argumentation is constructed in both Western and Chinese traditions. 
In Western tradition the Greek philosophers – particularly Aristotle – were considered the etalon of 
formal reasoning. The laws of identity, non-contradiction, and the excluded middle remain deeply 
ingrained in Western intellectual tradition while deduction is widely regarded as a reliable method of 
cognition.
By contrast, Chinese culture prioritized tradition and ethos which were shaped by Confucianism and 
survived to the current day with little change. For Chinese the main goal is not seeking the ultimate 
truth using the tools of formal logic but rather longing for harmony and moral perfection while 
keeping in mind practical feasibility. Unlike Europe, Chinese widely used reasoning by analogy while 
proof of contradiction was almost never used.
Both Western and Chinese traditions have advantages and disadvantages. The ‘Western model’ 
gave rise to the modern science and technology. Chinese tradition – free from dualism – never 
opposes ratio and feelings. As the result, an individual is regarded as the major actor of culture – not 
the one who is egoistically isolated from the society but the one who is deeply imbedded into it. Such 
a world-view has a significant impact on Chinese society and helps it to consolidate around one idea 
and develop at an accelerated pace as we can currently observe.
Keywords: Western rationality, Chinese rationality, Confucianism, Logic, Lixing
                                                                                                                        



4746 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

Различия между европейским и китайским способом рассуждения не 
сводятся лишь к противопоставлению строгого дедуктивного способа 
рассуждения и интуитивно-прагматического, различие кроется в онто-
логических установках и приоритетах. Современные исследователи всё 
больше отходят от практики прямого противопоставления схем рассуж-
дения на Востоке и Западе к расширенному анализу дискурсивных прак-
тик и языковых структур, формирующих способы рассуждения.

Список литературы
Ван Гэ (王格). 2024. «Лисин» цяньнянь дэ иньжу цзи ци цзай Чжунго 

сяньдай чжэсюэчжун дэ чжанькай (《理性》概念的引入及其在中国现代
哲学中的展开“理性”概念的引入及其在中国现代哲学中的展开) [Введение 
понятия лисин и его развитие в современной китайской философии]. 
Доступ: https://www.academia.edu/125614481/ (проверено: 09.11.2025) (на 
кит.)

Декарт Р. 1989. Сочинения в двух томах. Т.1. М.: Мысль, 654 с. 
Конрад Н.И. 1972. Запад и Восток. М.: Наука, 496 с. 
Ма Кэжоу. 2022. «Китаизация» марксизма: предпосылки зарождения, 

исторический экскурс и «новый виток» развития в современном Китае. – 
Вестник Московского университета. Сер. 18. Социология и политология. 
Т. 28. № 3, с. 85–99.

Лейбниц Г. 1982. Сочинения в 4 томах. Т.1. М.: Мысль, 636 с. 
Ломанов А.В. 2018. Китайская рациональность в современном мире. – 

Философские науки. №7. М.: ИД Гуманитарий, с. 24–37. 
Лян Шумин (梁漱溟). 2005. Лян Шумин цюаньцзи, ди эр цзюань (《梁

漱溟全集》第２ 卷，) [Полное собрании сочинений Лян Шумина» т. 2]. 
Шаньдун: Шаньдун жэньмин чубаньшэ (山东人民出版社) 699 с. (на кит.)

Кварталова Н.Л. 2025. Академия Цзися как культурное явление 
Древнего Китая.  – Тезисы докладов XVI научной конференции «Китай 
и Восточная Азия: философия, литература, культура». М.: ИКСА РАН, 
с. 43–46.

Кобзев А.И. 1994. Учение о символах и числах в китайской классиче-
ской философии. М.: Восточная литература, 432 с.

Романов В.Н. 2014. Культурно-историческая антропология. М.-СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 362 с.

Рыков С.Ю. 2018. Лики китайской рациональности. – Историко-фи-
лософский ежегодник. Т. 33. С. 89–118.* 

Спиноза Б. 1957. Избранные произведения. Т.2 . М.: Издательство 
соц.-эк. литературы, 727 с. 

Хайдеггер М. 1997. Бытие и время. М.: Ad margenum, 451 с. 
Фэн Юлань (冯友兰). 1996. Чжунго чжэсюэ цзяньши (中国哲学简史) 

[Краткая история китайской философии]. Пекин: Бэйцзин дасюэ чу-
баньшэ (北京大学出版社), 366 с. (на кит.)

KVARTALOVA Nataliya Leonidovna, Cand. Sci. (Philosophy), Leading Research, 
Institute of China and Contemporary Asia, Russian Academy of Sciences, Moscow 117997, 
Nakhimovsky prospect, 32. E-mail: kvartalova@iccaras.ru

REASONING IN CHINA AND IN THE WEST: 
THE ORIGINS OF SIMILIARITIES 
AND DIFFERENCES 
Abstract. This article examines the differences in formal reasoning that stem from the polarity 
between Chinese and Western traditions. It outlines the key characteristics of Chinese rationality and 
analyzes the respective strengths and limitations of Chinese and Western models of reasoning as 
they apply to various domains of life.
Culture is not a mere collection of individual values, rituals, or traditions; rather it consists of dynamic 
processes taking place in what is called ‘reality’. This article analyses major historical tendencies 
which shaped the way formal argumentation is constructed in both Western and Chinese traditions. 
In Western tradition the Greek philosophers – particularly Aristotle – were considered the etalon of 
formal reasoning. The laws of identity, non-contradiction, and the excluded middle remain deeply 
ingrained in Western intellectual tradition while deduction is widely regarded as a reliable method of 
cognition.
By contrast, Chinese culture prioritized tradition and ethos which were shaped by Confucianism and 
survived to the current day with little change. For Chinese the main goal is not seeking the ultimate 
truth using the tools of formal logic but rather longing for harmony and moral perfection while 
keeping in mind practical feasibility. Unlike Europe, Chinese widely used reasoning by analogy while 
proof of contradiction was almost never used.
Both Western and Chinese traditions have advantages and disadvantages. The ‘Western model’ 
gave rise to the modern science and technology. Chinese tradition – free from dualism – never 
opposes ratio and feelings. As the result, an individual is regarded as the major actor of culture – not 
the one who is egoistically isolated from the society but the one who is deeply imbedded into it. Such 
a world-view has a significant impact on Chinese society and helps it to consolidate around one idea 
and develop at an accelerated pace as we can currently observe.
Keywords: Western rationality, Chinese rationality, Confucianism, Logic, Lixing
                                                                                                                        


