
4948 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

КРУШИНСКИЙ Андрей Андреевич  – доктор философских наук, главный научный 
сотрудник Института Китая и современной Азии РАН (117997, Россия, Москва, 
Нахимовский пр., 32), krushinskiyaa@iccaras.ru

10.56700/2071-5366.2025.67.28.007

КИТАЙСКАЯ ФОРМУЛА УСПЕХА: 
СТРАТАГЕМА «ПРЕДАННОСТИ 
И ДОВЕРИЯ»

Аннотация. Что может дать российской социополитической мысли заявленный ныне 
разворот к Востоку? Лучшим ответом на этот вопрос является отсылка к требующему 
серьёзного теоретического осмысления феномену беспрецедентной жизнестойкости 
китайской цивилизации, свидетельствующему о чрезвычайной эффективности китайской 
цивилизационной стратегии, очевидно предполагающей наличие фундирующего 
её алгоритма. Чтобы вывести формулу этого «алгоритма эффективности», следует 
поинтересоваться исконно китайскими – ортодоксально-конфуцианскими – объяснениями 
секрета подобной успешности, для начала хотя бы в такой ключевой сфере человеческой 
деятельности, как стратегическое взаимодействие.
Ключевые слова: преданность и доверие, политическое бытие, мистифицирующий 
ориентализм, гексаграмма №61, игры на доверии.

«Преданность и доверие» (忠信) гарантируют
«Благоприятность переправы через великие водные потоки» 

       (利涉大川)
Одну из наиболее известных китайских «формул успеха» содержит 

эффектная кода, завершающая следующую поучительную историю из 
цикла «Семейных преданий о Конфуции»11: «Когда Конфуций возвра-
щался из царства Вэй в Лу, он придержал коней у моста через реку и стал 
любоваться красивым видом: перед ним был водопад высотой в тридцать 
саженей, а вода вокруг бурлила на расстоянии девяноста ли. Там не могли 
плавать рыбы и черепахи, не могли жить крокодилы, но какой-то чело-
век как раз собрался переплыть реку. Конфуций послал к нему человека, 
велев сказать ему: “Водопад достигает в высоту тридцати саженей, вода 
вокруг бурлит на девяносто ли, там не могут плавать рыбы и черепахи, 
не могут жить крокодилы. Переправиться в этом месте через реку будет 
трудно!” Человек не обратил на эти слова никакого внимания, переплыл 
через реку и вышел из воды. Конфуций спросил его: “Что же это за ма-
стерство? Обладаешь какой-то даосской магией? То, за счёт чего можешь 

11 Полный русский перевод этого письменного памятника раннеконфуциан-
ской мысли см. в [Блажкина 2022].

[безбоязненно] входить [в воду] и [безбоязненно] выходить [из нее] – что 
это?” Мужчина ответствовал ему так: “Перед тем как войти, [проника-
юсь] преданностью и доверием [к воде], когда же выхожу, по-прежнему 
блюду преданность и доверие. С преданностью и доверием располагаю 
своё тело на волнах и не смею внести ничего личного. Вот поэтому-то [я] 
способен и вступить в [водопад], и снова [из него] выйти”. Обращаясь 
к ученикам, Конфуций сказал: “Запомните это, вы, мои ученики! Если 
действовать с преданностью, доверием, со всей полнотой искренности, 
то можно сблизиться даже с водой, а тем более – с человеком”». [Конфу-
ций, Сократ…2022: 121; Атеисты, материалисты…1967: 122–123]12.

Стоит сравнить достаточно неожиданную по своей конфуцианской 
назидательности развязку с даосской версией этой же самой истории 
чудесной переправы, где совершенно по-иному объясняются причины 
её успешности. У Чжуанцзы пловец добивается поразительного успеха 
отнюдь не за счёт исповедуемого им (как в представленном мной ранее 
морализирующем варианте этого же сюжета) конфуцианского жизнен-
ного кредо («преданность и доверие» чжун синь 忠信), а лишь благодаря 
своей исключительно длительной, но в результате успешной адаптации 
к капризам речной стихии13.

Итак, согласно конфуцианской ортодоксальной доктрине, чудодей-
ственным рецептом едва ли не на все случаи жизни является стратегия 
«преданности и доверия», свидетельствующая о глубочайшей вере китай-
ских книжников в существование и незыблемость единого нравственного 
порядка и для природы, и для людей, в рамках которого и природа, и об-
щество зиждутся на единой моральной основе.

При всей сомнительности смехотворно идеалистичного, на наш ны-
нешний взгляд, хода, приводящего к единому знаменателю заведомо 
неантропоморфные законы природы и, увы, далеко необязательные мо-
ральные предписания (которые должны выполняться, но слишком часто 
беспоследственно нарушаются), всё же наибольшие вопросы вызывает 
сама возможность сколько-нибудь серьёзного обсуждения таких, как 

12 Ср.: [Блажкина 2022: 96–97]. В переводы В.В. Малявина и Л.Д. Позднеевой 
мной были внесены незначительные уточнения и поправки.

13 «Дозволь задать вопрос владеешь ли секретом, [как] ходить по воде? Нет,  – 
ответил пловец – У меня нет секрета. Это у меня от рождения привычка (гучан 故
常), при возмужании  – характер (сисин 習性) в зрелости  – это судьба. Вместе с 
водой погружаюсь, вместе с пеной всплываю, следую за течением воды, не навя-
зывая [ей] ничего от себя» [Атеисты, материалисты… 1967:230]. Любопытно, что 
в примечаниях знаменитого британского синолога Г. Джайлса (1845–1935) к его 
же переводу данного фрагмента Чжуанцзы [Giles 1926: 240] присутствует скрытая 
отсылка к одному из самых известных евангельских чудес из разряда «укрощения 
стихий». При том, что ортодоксальное объяснение сверхъестественного – в дерз-
новенном уповании на Господа Бога и наперекор стихиям – хождения по водам 
ап. Петра диаметрально противоположно даосскому доверию отнюдь не к транс
цендентному началу, а именно к самой стихии воды: там вера во Всевышнего, 
тут – безоглядное вверение себя стихиям мира.



4948 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

КРУШИНСКИЙ Андрей Андреевич  – доктор философских наук, главный научный 
сотрудник Института Китая и современной Азии РАН (117997, Россия, Москва, 
Нахимовский пр., 32), krushinskiyaa@iccaras.ru

10.56700/2071-5366.2025.67.28.007

КИТАЙСКАЯ ФОРМУЛА УСПЕХА: 
СТРАТАГЕМА «ПРЕДАННОСТИ 
И ДОВЕРИЯ»

Аннотация. Что может дать российской социополитической мысли заявленный ныне 
разворот к Востоку? Лучшим ответом на этот вопрос является отсылка к требующему 
серьёзного теоретического осмысления феномену беспрецедентной жизнестойкости 
китайской цивилизации, свидетельствующему о чрезвычайной эффективности китайской 
цивилизационной стратегии, очевидно предполагающей наличие фундирующего 
её алгоритма. Чтобы вывести формулу этого «алгоритма эффективности», следует 
поинтересоваться исконно китайскими – ортодоксально-конфуцианскими – объяснениями 
секрета подобной успешности, для начала хотя бы в такой ключевой сфере человеческой 
деятельности, как стратегическое взаимодействие.
Ключевые слова: преданность и доверие, политическое бытие, мистифицирующий 
ориентализм, гексаграмма №61, игры на доверии.

«Преданность и доверие» (忠信) гарантируют
«Благоприятность переправы через великие водные потоки» 

       (利涉大川)
Одну из наиболее известных китайских «формул успеха» содержит 

эффектная кода, завершающая следующую поучительную историю из 
цикла «Семейных преданий о Конфуции»11: «Когда Конфуций возвра-
щался из царства Вэй в Лу, он придержал коней у моста через реку и стал 
любоваться красивым видом: перед ним был водопад высотой в тридцать 
саженей, а вода вокруг бурлила на расстоянии девяноста ли. Там не могли 
плавать рыбы и черепахи, не могли жить крокодилы, но какой-то чело-
век как раз собрался переплыть реку. Конфуций послал к нему человека, 
велев сказать ему: “Водопад достигает в высоту тридцати саженей, вода 
вокруг бурлит на девяносто ли, там не могут плавать рыбы и черепахи, 
не могут жить крокодилы. Переправиться в этом месте через реку будет 
трудно!” Человек не обратил на эти слова никакого внимания, переплыл 
через реку и вышел из воды. Конфуций спросил его: “Что же это за ма-
стерство? Обладаешь какой-то даосской магией? То, за счёт чего можешь 

11 Полный русский перевод этого письменного памятника раннеконфуциан-
ской мысли см. в [Блажкина 2022].

[безбоязненно] входить [в воду] и [безбоязненно] выходить [из нее] – что 
это?” Мужчина ответствовал ему так: “Перед тем как войти, [проника-
юсь] преданностью и доверием [к воде], когда же выхожу, по-прежнему 
блюду преданность и доверие. С преданностью и доверием располагаю 
своё тело на волнах и не смею внести ничего личного. Вот поэтому-то [я] 
способен и вступить в [водопад], и снова [из него] выйти”. Обращаясь 
к ученикам, Конфуций сказал: “Запомните это, вы, мои ученики! Если 
действовать с преданностью, доверием, со всей полнотой искренности, 
то можно сблизиться даже с водой, а тем более – с человеком”». [Конфу-
ций, Сократ…2022: 121; Атеисты, материалисты…1967: 122–123]12.

Стоит сравнить достаточно неожиданную по своей конфуцианской 
назидательности развязку с даосской версией этой же самой истории 
чудесной переправы, где совершенно по-иному объясняются причины 
её успешности. У Чжуанцзы пловец добивается поразительного успеха 
отнюдь не за счёт исповедуемого им (как в представленном мной ранее 
морализирующем варианте этого же сюжета) конфуцианского жизнен-
ного кредо («преданность и доверие» чжун синь 忠信), а лишь благодаря 
своей исключительно длительной, но в результате успешной адаптации 
к капризам речной стихии13.

Итак, согласно конфуцианской ортодоксальной доктрине, чудодей-
ственным рецептом едва ли не на все случаи жизни является стратегия 
«преданности и доверия», свидетельствующая о глубочайшей вере китай-
ских книжников в существование и незыблемость единого нравственного 
порядка и для природы, и для людей, в рамках которого и природа, и об-
щество зиждутся на единой моральной основе.

При всей сомнительности смехотворно идеалистичного, на наш ны-
нешний взгляд, хода, приводящего к единому знаменателю заведомо 
неантропоморфные законы природы и, увы, далеко необязательные мо-
ральные предписания (которые должны выполняться, но слишком часто 
беспоследственно нарушаются), всё же наибольшие вопросы вызывает 
сама возможность сколько-нибудь серьёзного обсуждения таких, как 

12 Ср.: [Блажкина 2022: 96–97]. В переводы В.В. Малявина и Л.Д. Позднеевой 
мной были внесены незначительные уточнения и поправки.

13 «Дозволь задать вопрос владеешь ли секретом, [как] ходить по воде? Нет,  – 
ответил пловец – У меня нет секрета. Это у меня от рождения привычка (гучан 故
常), при возмужании  – характер (сисин 習性) в зрелости  – это судьба. Вместе с 
водой погружаюсь, вместе с пеной всплываю, следую за течением воды, не навя-
зывая [ей] ничего от себя» [Атеисты, материалисты… 1967:230]. Любопытно, что 
в примечаниях знаменитого британского синолога Г. Джайлса (1845–1935) к его 
же переводу данного фрагмента Чжуанцзы [Giles 1926: 240] присутствует скрытая 
отсылка к одному из самых известных евангельских чудес из разряда «укрощения 
стихий». При том, что ортодоксальное объяснение сверхъестественного – в дерз-
новенном уповании на Господа Бога и наперекор стихиям – хождения по водам 
ап. Петра диаметрально противоположно даосскому доверию отнюдь не к транс
цендентному началу, а именно к самой стихии воды: там вера во Всевышнего, 
тут – безоглядное вверение себя стихиям мира.



5150 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

кажется, безнадежно устаревших понятий, как «преданность и доверие». 
Похоже, что к таким архаизмам (соответственно, к иллюстрирующим их 
фантастическим историям) не стоит относиться ни серьёзно, ни несе-
рьёзно. Тут более всего будет уместна ироническая дистанцированность. 
Однако, если наша задача по-прежнему состоит в том, чтобы разгадать 
секрет китайской успешности, то мы не можем удовольствоваться отре-
шенной академической отстраненностью, тем более постмодернистской 
иронией. Напротив, мы должны с полной серьёзностью отнестись к тем 
двум волшебным словам, которые магистральное течение китайской 
философской мысли идентифицировало как универсальную формулу 
успеха. Иначе говоря, попытаться по-настоящему вникнуть в причины 
той святой серьёзности, с которой в прошлом (а отчасти и в настоящем) 
китайцы относились к обоим упомянутым выше словам, как бы архаично 
они ни звучали для нас сейчас. Но как можно было бы вернуть достойное 
значение давно стершимся словам?

Прежде всего, заметим, что если для современного западного человека 
все эти апелляции к ходячей морали, будучи взяты вне религиозного кон-
текста, просто смешны, то в глазах традиционно мыслящего китайца14 
«преданность», как не только первенствующее, но и определяющее сло-
во-детерминатив в дуэте «преданность и доверие» – это, напротив, одно 
из имён предельной серьёзности. Дело в том, что весь пафос идеограммы 
忠 (чжун «преданность»)15 как раз таки и призван со всей возможной си-
лой выразить идею максимальной вовлечённости, вседушной захвачен-
ности человека во всей его полноте (букв.  – до исчерпания глубинного 
средоточия всего его существа, до самой его сердцевины), не оставляю-
щей таким образом места для малейшей фальши16.

О степени серьёзности понятия, изображаемого иероглифическим 
биномом и лишь весьма условно передаваемого в русском языке си-
нонимичным рядом таких слов, как «верность», «преданность», «чест-
ность», соответственно  – «доверие, искренность, (благо)надёжность, 
подлинность», красноречивей всего свидетельствует их очевидная про-
изводность от одной из важнейших категорий китайской традиционной 
мысли. Именно эта категория даёт данной понятийной паре её закон, её 
начало. Так что «преданность и доверие» можно с полным основанием 
считать своего рода «инициалами» имени Гексаграммы №61 – «Внутрен-

14 А таковым может обернуться едва ли не любой нынешний житель КНР.
15 Скомпонованной из пиктограммы середины (чжун 中), расположенной над 

схематичным изображением сердца/сердцевины (синь 心), т.е. фактически объе-
диняющей в себе целых две середины.

16 «Смысл иероглифа 忠[преданность] в скомпонованности [середины]中 
и [сердца/сердцевины]心   – это максимальная вовлечённость собственного 
центра/средоточия, так что в сердце не остаётся ничего нереального, поэтому 
[посредством этой конфигурации как раз и] представляется «преданность» цзы 
и чжун синь вэй чжун, ши цзинь цзи чжи чжун, синь у бу ши, гу вэй чжун字義中心為
忠，是盡己之中,心無不實，故為忠» [Svarverud1998: 204].

няя (букв. «сердцевинная») искренность»17 Чжун фу 中孚 [Чжоу И чжэнъи 
1935: 71]. Здесь «сердцевинность» указывает на сердце (две центральные 
черты), а «искренность» понимается в первую очередь как свобода (изо-
бражаемая прерванностью этих черт) этого сердца не только от любой 
предвзятости, но и от малейшего эгоизма/самости.

Политика как бытие всерьёз и онтологические координаты 
политического (das Politische) в китайской мысли
До сих пор имеет достаточно широкое хождение застарелое истори-

ко-философское заблуждение (пожалуй, наиболее чётко и развернуто 
проартикулированное М. Вебером), согласно которому конфуцианство, 
представляя собой разновидность азиатской «политической религии», 
напрочь лишено какой-либо философской глубины и нацелено исклю-
чительно на идеологическое обоснование и легитимацию государствен-
ного порядка и бюрократии. Не останавливаясь сейчас на демонстрации 
более чем банальной поверхностности скороспелых обобщений, а также 
совершенно элементарных нестыковок, которыми грешит эта, восходя-
щая, по меньшей мере, ещё к Гегелю позапрошловековая мифология, 
сфокусируемся на ключевом эпитете «политический». К сожалению, 
общая консенсусность в отношении этической, политической и, вообще 
практической сверхдетерминированности изначальной, а впоследствии 
и традиционной китайской мысли неразлучна со столь же устоявшейся 
трактовкой этой бросающейся в глаза социально-политической ориента-
ции китайской мысли как якобы неопровержимого свидетельства фило-
софской ущербности, интеллектуальной приземленности и уж в любом 
случае недотеоретичности этой мысли18.

Разумеется, если понимать «политику» в упрощенно-сниженном 
смысле, ограничиваясь лишь её видимой стороной – дезориентирующим 
многообразием политической практики (международная дипломатия, 
государственное управление, законодательная и административная де-
ятельность, межпартийная борьба за власть и влияние и т. п.), то такое 
уплощенно-поверхностное её понимание действительно лишено фило-
софского интереса. Но роль политики как специфической модальности 
человеческого бытия слишком велика, и она вовсе не сводится лишь 
к успешной ловкости тактического манёвра в горизонте сиюминутной 
конъюнктурности. Природа политического (das Politische), несомненно, 
обладает своей собственной философской значимостью. В частности, 
пребывание в сфере политического, как основная возможность и отли-
чительный для человека способ бытия, предполагает собственно поли-

17 В своём переводе имени гексаграммы №61 я опираюсь на авторитет такого 
мэтра китаеведения, как Джеймс Легг (1815–1897). См.: [Legge1899: 200].

18 Мол, де, не знающий философии в традиционном западном смысле этого 
слова (т.е. метафизики и логики) Китай довольствовался лишь «кодексом поли-
тических максим и правил приличия». См.: [Вебер 2017: 13, 280].



5150 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

кажется, безнадежно устаревших понятий, как «преданность и доверие». 
Похоже, что к таким архаизмам (соответственно, к иллюстрирующим их 
фантастическим историям) не стоит относиться ни серьёзно, ни несе-
рьёзно. Тут более всего будет уместна ироническая дистанцированность. 
Однако, если наша задача по-прежнему состоит в том, чтобы разгадать 
секрет китайской успешности, то мы не можем удовольствоваться отре-
шенной академической отстраненностью, тем более постмодернистской 
иронией. Напротив, мы должны с полной серьёзностью отнестись к тем 
двум волшебным словам, которые магистральное течение китайской 
философской мысли идентифицировало как универсальную формулу 
успеха. Иначе говоря, попытаться по-настоящему вникнуть в причины 
той святой серьёзности, с которой в прошлом (а отчасти и в настоящем) 
китайцы относились к обоим упомянутым выше словам, как бы архаично 
они ни звучали для нас сейчас. Но как можно было бы вернуть достойное 
значение давно стершимся словам?

Прежде всего, заметим, что если для современного западного человека 
все эти апелляции к ходячей морали, будучи взяты вне религиозного кон-
текста, просто смешны, то в глазах традиционно мыслящего китайца14 
«преданность», как не только первенствующее, но и определяющее сло-
во-детерминатив в дуэте «преданность и доверие» – это, напротив, одно 
из имён предельной серьёзности. Дело в том, что весь пафос идеограммы 
忠 (чжун «преданность»)15 как раз таки и призван со всей возможной си-
лой выразить идею максимальной вовлечённости, вседушной захвачен-
ности человека во всей его полноте (букв.  – до исчерпания глубинного 
средоточия всего его существа, до самой его сердцевины), не оставляю-
щей таким образом места для малейшей фальши16.

О степени серьёзности понятия, изображаемого иероглифическим 
биномом и лишь весьма условно передаваемого в русском языке си-
нонимичным рядом таких слов, как «верность», «преданность», «чест-
ность», соответственно  – «доверие, искренность, (благо)надёжность, 
подлинность», красноречивей всего свидетельствует их очевидная про-
изводность от одной из важнейших категорий китайской традиционной 
мысли. Именно эта категория даёт данной понятийной паре её закон, её 
начало. Так что «преданность и доверие» можно с полным основанием 
считать своего рода «инициалами» имени Гексаграммы №61 – «Внутрен-

14 А таковым может обернуться едва ли не любой нынешний житель КНР.
15 Скомпонованной из пиктограммы середины (чжун 中), расположенной над 

схематичным изображением сердца/сердцевины (синь 心), т.е. фактически объе-
диняющей в себе целых две середины.

16 «Смысл иероглифа 忠[преданность] в скомпонованности [середины]中 
и [сердца/сердцевины]心   – это максимальная вовлечённость собственного 
центра/средоточия, так что в сердце не остаётся ничего нереального, поэтому 
[посредством этой конфигурации как раз и] представляется «преданность» цзы 
и чжун синь вэй чжун, ши цзинь цзи чжи чжун, синь у бу ши, гу вэй чжун字義中心為
忠，是盡己之中,心無不實，故為忠» [Svarverud1998: 204].

няя (букв. «сердцевинная») искренность»17 Чжун фу 中孚 [Чжоу И чжэнъи 
1935: 71]. Здесь «сердцевинность» указывает на сердце (две центральные 
черты), а «искренность» понимается в первую очередь как свобода (изо-
бражаемая прерванностью этих черт) этого сердца не только от любой 
предвзятости, но и от малейшего эгоизма/самости.

Политика как бытие всерьёз и онтологические координаты 
политического (das Politische) в китайской мысли
До сих пор имеет достаточно широкое хождение застарелое истори-

ко-философское заблуждение (пожалуй, наиболее чётко и развернуто 
проартикулированное М. Вебером), согласно которому конфуцианство, 
представляя собой разновидность азиатской «политической религии», 
напрочь лишено какой-либо философской глубины и нацелено исклю-
чительно на идеологическое обоснование и легитимацию государствен-
ного порядка и бюрократии. Не останавливаясь сейчас на демонстрации 
более чем банальной поверхностности скороспелых обобщений, а также 
совершенно элементарных нестыковок, которыми грешит эта, восходя-
щая, по меньшей мере, ещё к Гегелю позапрошловековая мифология, 
сфокусируемся на ключевом эпитете «политический». К сожалению, 
общая консенсусность в отношении этической, политической и, вообще 
практической сверхдетерминированности изначальной, а впоследствии 
и традиционной китайской мысли неразлучна со столь же устоявшейся 
трактовкой этой бросающейся в глаза социально-политической ориента-
ции китайской мысли как якобы неопровержимого свидетельства фило-
софской ущербности, интеллектуальной приземленности и уж в любом 
случае недотеоретичности этой мысли18.

Разумеется, если понимать «политику» в упрощенно-сниженном 
смысле, ограничиваясь лишь её видимой стороной – дезориентирующим 
многообразием политической практики (международная дипломатия, 
государственное управление, законодательная и административная де-
ятельность, межпартийная борьба за власть и влияние и т. п.), то такое 
уплощенно-поверхностное её понимание действительно лишено фило-
софского интереса. Но роль политики как специфической модальности 
человеческого бытия слишком велика, и она вовсе не сводится лишь 
к успешной ловкости тактического манёвра в горизонте сиюминутной 
конъюнктурности. Природа политического (das Politische), несомненно, 
обладает своей собственной философской значимостью. В частности, 
пребывание в сфере политического, как основная возможность и отли-
чительный для человека способ бытия, предполагает собственно поли-

17 В своём переводе имени гексаграммы №61 я опираюсь на авторитет такого 
мэтра китаеведения, как Джеймс Легг (1815–1897). См.: [Legge1899: 200].

18 Мол, де, не знающий философии в традиционном западном смысле этого 
слова (т.е. метафизики и логики) Китай довольствовался лишь «кодексом поли-
тических максим и правил приличия». См.: [Вебер 2017: 13, 280].



5352 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

тическое бытие, что позволяет говорить о «политической онтологии»19. 
Характеристическое свойство этой онтологии состоит в том, что она не 
просто представляет собой всего лишь один из теоретически возможных 
модусов человеческого существования, а в том, что она является для че-
ловека наиважнейшим из всех его способов «быть». Потому что именно 
политика, и только она, представляет собой по-настоящему «бытие все-
рьёз». В чём же эта эксклюзивная серьёзность политического бытия? От-
вет на этот вопрос даёт предложенное К. Шмиттом определение понятия 
«политического», в центр которого выдающийся германский мыслитель 
поместил фигуру врага с исходящей от него смертельной угрозой самому 
нашему существованию20.

Неудивительно, что китайский философ, будучи в первую очередь и по 
преимуществу политическим философом, рассуждал о мире и о человеке 
в заострённо политическом измерении. Онтологические координаты этой 
сферы политического хорошо известны – их задаёт конституирующая всё 
пространство китайского дуалистического мышления фундаментальная 
пара когнитивных осей Инь и Ян, образующих нерасторжимое единство 
двух связанных антагонистическим напряжением противоположностей.

Как в научной, так и в популярной литературе обычно акцентируется 
взаимодополнительность и взаимосбалансированность Инь-Ян полярно-
стей21. В таком идиллическом (чтобы не сказать слащавом) истолковании 
Инь-Ян оптика выгодно отличается от мрачноватой картины22 смертельно 
конфликтующих друг с другом противоположностей в рамках западно-
европейского взгляда на мир эпохи модерна. Действительно, поскольку 
в нескончаемом споре между тёмной и светлой частями китайской дво-
ицы никогда нет места окончательной победе одной над другой, соот-
ветственно  – завершению нескончаемой игры между ними  – постольку 

19 Политическая предетерминированность китайского философствования 
предопределила неповторимое своеобразие исконно китайской метафизики и 
логики (политическая онтология и прогностическая дедукция), заставившее 
многих исследователей китайской традиционной мысли усомниться в самом их 
существовании в интеллектуальной культуре традиционного Китая.

20 Если в области морали главенствует разделение на доброе и злое, в эстети-
ке  – на прекрасное и безобразное, в экономике  – на рентабельное и нерента-
бельное, то критерием, специфицирующим сферу политического, мыслимого в 
качестве характерной черты человеческого бытия, у Шмитта выступает наличие 
дихотомии «друг-враг». Это противоположность самая интенсивная, самая край-
няя, а всякая конкретная противоположность есть тем более противоположность 
политическая, чем более она приближается к крайней точке, разделению на груп-
пы «друг/враг». Различение «друга» и «врага» «обозначает высшую степень интен-
сивности соединения и разделения, ассоциации или диссоциации». См.:[Шмитт 
2016: 301–305].

21 Дескать, как тени не бывает без света и наоборот, также и бытие неразлучно 
с небытием – ведь ни инь, ни ян не могут существовать раздельно сами по себе. 

22 Производной от христианского догмата о непримиримом противостоянии 
добра и зла.

никакая степень антагонистического напряжения не способна вывести 
ни одну из них – за счёт радикального устранения своего оппонента – за 
пределы этой борьбы. При всём том всё же не стоит забывать, что их со-
перничество подчас приобретает весьма ожесточённые формы. Недаром 
магистральный нарратив Даодэцзина (道德經), в котором бытийственная 
сторона двоицы Инь-Ян, обнаруживающая себя в причудливой игре-вза-
имозависимости (вплоть до противоборства), связывающей присутствие/
бытие (ю 有) и существование (цунь 存) с отсутствием/небытием (у 无) 
и гибелью/исчезновением (ван 亡), высвечена с беспрецедентной для 
всего китайского философствования глубиной и отчётливостью, напрочь 
лишён какой-либо благостности, зато тема полемологии, напротив, зву-
чит во весь голос. Онтология конфликта, вынуждающая мыслить рассма-
триваемое в политическом ракурсе бытие23 во всей его тотальности и про-
блематичности (опасной близости к небытию в контексте озадачивающе 
нерасторжимого переплетения бытия и небытия), с неизбежностью за-
ставляет Лаоцзы (老子) обращаться к метафорам и аналогиям, почерпну-
тым из военной сферы, постоянно презентировать свои стратагемные от-
кровения в терминах «борьбы» и «выигрыша/проигрыша» в этой борьбе.

Политическая эффективность: мистифицирующий ориентализм
Рассуждая о концепции политической эффективности в китайском 

её понимании, нельзя обойти вниманием одну из популярных, но, увы, 
карикатурных её трактовок, обозначившихся в контексте такой любо-
пытной разновидности современного интеллектуального фастфуда как 
«евродаосизм»24. В основе этой постмодернистской версии китайского 
понимания эффективности  – радикальное, но при этом до смешного 
упрощённое противопоставление европейской и китайской концептуа-
лизаций как самого смысла «результативности» (политического и воен-
ного действия), так, соответственно, и способов её достижения25.

Главным «методологическим» открытием, якобы дающим ключ к по-
стижению чудодейственной эффективности стратегической мысли Древ-
него Китая, становится немудреная идеология «самотека»26, прямиком 

23 Когда речь идёт  о бескомпромиссном отрицании своего или чужого бытия.
24 О последнем см., напр.: [Юк Хуэй 2025: 123–124].
25 См., напр.: [Жульен 1999], где посредством безудержного педалирования 

«эффекта ориентализма» нарочито сталкиваются друг с другом восходящая к ан-
тичной Греции деятельно-активная установка на героический «форсированный 
рывок» в целях скорейшего достижения результата и китайская стратегическая 
неспешность, промедление (в пределе  – псевдодаосская бездеятельность) как 
позитивное выжидание, которое – неким магическим образом – будто бы гаран-
тирует непременную успешность любого начинания.

26 В конечном счёте сводимая к призывам «отпустить себя» и «плыть по тече-
нию».



5352 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

тическое бытие, что позволяет говорить о «политической онтологии»19. 
Характеристическое свойство этой онтологии состоит в том, что она не 
просто представляет собой всего лишь один из теоретически возможных 
модусов человеческого существования, а в том, что она является для че-
ловека наиважнейшим из всех его способов «быть». Потому что именно 
политика, и только она, представляет собой по-настоящему «бытие все-
рьёз». В чём же эта эксклюзивная серьёзность политического бытия? От-
вет на этот вопрос даёт предложенное К. Шмиттом определение понятия 
«политического», в центр которого выдающийся германский мыслитель 
поместил фигуру врага с исходящей от него смертельной угрозой самому 
нашему существованию20.

Неудивительно, что китайский философ, будучи в первую очередь и по 
преимуществу политическим философом, рассуждал о мире и о человеке 
в заострённо политическом измерении. Онтологические координаты этой 
сферы политического хорошо известны – их задаёт конституирующая всё 
пространство китайского дуалистического мышления фундаментальная 
пара когнитивных осей Инь и Ян, образующих нерасторжимое единство 
двух связанных антагонистическим напряжением противоположностей.

Как в научной, так и в популярной литературе обычно акцентируется 
взаимодополнительность и взаимосбалансированность Инь-Ян полярно-
стей21. В таком идиллическом (чтобы не сказать слащавом) истолковании 
Инь-Ян оптика выгодно отличается от мрачноватой картины22 смертельно 
конфликтующих друг с другом противоположностей в рамках западно-
европейского взгляда на мир эпохи модерна. Действительно, поскольку 
в нескончаемом споре между тёмной и светлой частями китайской дво-
ицы никогда нет места окончательной победе одной над другой, соот-
ветственно  – завершению нескончаемой игры между ними  – постольку 

19 Политическая предетерминированность китайского философствования 
предопределила неповторимое своеобразие исконно китайской метафизики и 
логики (политическая онтология и прогностическая дедукция), заставившее 
многих исследователей китайской традиционной мысли усомниться в самом их 
существовании в интеллектуальной культуре традиционного Китая.

20 Если в области морали главенствует разделение на доброе и злое, в эстети-
ке  – на прекрасное и безобразное, в экономике  – на рентабельное и нерента-
бельное, то критерием, специфицирующим сферу политического, мыслимого в 
качестве характерной черты человеческого бытия, у Шмитта выступает наличие 
дихотомии «друг-враг». Это противоположность самая интенсивная, самая край-
няя, а всякая конкретная противоположность есть тем более противоположность 
политическая, чем более она приближается к крайней точке, разделению на груп-
пы «друг/враг». Различение «друга» и «врага» «обозначает высшую степень интен-
сивности соединения и разделения, ассоциации или диссоциации». См.:[Шмитт 
2016: 301–305].

21 Дескать, как тени не бывает без света и наоборот, также и бытие неразлучно 
с небытием – ведь ни инь, ни ян не могут существовать раздельно сами по себе. 

22 Производной от христианского догмата о непримиримом противостоянии 
добра и зла.

никакая степень антагонистического напряжения не способна вывести 
ни одну из них – за счёт радикального устранения своего оппонента – за 
пределы этой борьбы. При всём том всё же не стоит забывать, что их со-
перничество подчас приобретает весьма ожесточённые формы. Недаром 
магистральный нарратив Даодэцзина (道德經), в котором бытийственная 
сторона двоицы Инь-Ян, обнаруживающая себя в причудливой игре-вза-
имозависимости (вплоть до противоборства), связывающей присутствие/
бытие (ю 有) и существование (цунь 存) с отсутствием/небытием (у 无) 
и гибелью/исчезновением (ван 亡), высвечена с беспрецедентной для 
всего китайского философствования глубиной и отчётливостью, напрочь 
лишён какой-либо благостности, зато тема полемологии, напротив, зву-
чит во весь голос. Онтология конфликта, вынуждающая мыслить рассма-
триваемое в политическом ракурсе бытие23 во всей его тотальности и про-
блематичности (опасной близости к небытию в контексте озадачивающе 
нерасторжимого переплетения бытия и небытия), с неизбежностью за-
ставляет Лаоцзы (老子) обращаться к метафорам и аналогиям, почерпну-
тым из военной сферы, постоянно презентировать свои стратагемные от-
кровения в терминах «борьбы» и «выигрыша/проигрыша» в этой борьбе.

Политическая эффективность: мистифицирующий ориентализм
Рассуждая о концепции политической эффективности в китайском 

её понимании, нельзя обойти вниманием одну из популярных, но, увы, 
карикатурных её трактовок, обозначившихся в контексте такой любо-
пытной разновидности современного интеллектуального фастфуда как 
«евродаосизм»24. В основе этой постмодернистской версии китайского 
понимания эффективности  – радикальное, но при этом до смешного 
упрощённое противопоставление европейской и китайской концептуа-
лизаций как самого смысла «результативности» (политического и воен-
ного действия), так, соответственно, и способов её достижения25.

Главным «методологическим» открытием, якобы дающим ключ к по-
стижению чудодейственной эффективности стратегической мысли Древ-
него Китая, становится немудреная идеология «самотека»26, прямиком 

23 Когда речь идёт  о бескомпромиссном отрицании своего или чужого бытия.
24 О последнем см., напр.: [Юк Хуэй 2025: 123–124].
25 См., напр.: [Жульен 1999], где посредством безудержного педалирования 

«эффекта ориентализма» нарочито сталкиваются друг с другом восходящая к ан-
тичной Греции деятельно-активная установка на героический «форсированный 
рывок» в целях скорейшего достижения результата и китайская стратегическая 
неспешность, промедление (в пределе  – псевдодаосская бездеятельность) как 
позитивное выжидание, которое – неким магическим образом – будто бы гаран-
тирует непременную успешность любого начинания.

26 В конечном счёте сводимая к призывам «отпустить себя» и «плыть по тече-
нию».



5554 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

возводимая к простовато-дословному27  – иногда с квазифилософскими 
«пояснениями»28  – прочтению постулата Лаоцзы о вседетельном недея-
нии, отличающим Дао29.

Стратагема «преданности и доверия» как стратегическая панацея
Если Лаоцзы, обсуждая вопросы стратегии, транслирует властный 

дискурс с полной откровенностью, то конфуцианцы в лице, например, 
такого своего виднейшего (второго после Конфуция!) представителя, как 
Мэнцзы, гораздо осторожнее в обнаружении именно стратагемного харак-
тера своих звучащих подчёркнуто высокоморально рекомендаций. Тем не 
менее, подлинную (т.е. стратегическую) направленность внешне предель-
но филантропических призывов выдаёт их недвусмысленно политически 
мотивированный – т.е. ориентированный на борьбу за власть – контекст.

Неспроста, несмотря на всю свою моральную привлекательность, 
прославленные конфуцианские добродетели30 (в первую очередь, «чело-
веколюбие» 仁 и «справедливость» 義) внушали нешуточные опасения 
современникам, вызывая у них небезосновательные подозрения в неис-
кренности и манипулятивности подобных благостных призывов31.

«Преданность и доверие» тут не исключение. Пронизывающий оба 
этих слова дух благонравия, благонадёжности и вообще добропорядочно-
сти не должен вводить в заблуждение. У Мэнцзы (孟子) они представляют 
собой не что иное, как исходный (и потому важнейший) шаг в отстаи-
ваемой великим конфуцианцем стратегии глобального политического 
доминирования, лишь слегка закамуфлированной морализаторской ри-
торикой. Напомню чеканную формулировку этого знаменитого двухчаст-
ного алгоритма овладения/управления Поднебесной: «Уважение к своим 
старцам распространите и на чужих старцев, а жалость к своим младен-
цам – ко всем другим, и тогда всю Поднебесную сможете держать у себя, 
как в ладони Лао у лао и цзи жэнь чжи лао, ю у ю и цзи жэнь чжи ю; тянься 
кэ юнь юй чжан 老吾老以及人之老,幼吾幼以及人之幼；天下可運于掌» 
[Мэн-цзы 1999: 23]. Здесь «уважение» и «жалость» к своим старцам и мла-

27 «Ничего не предпринимать и не останется ничего, что не было бы сделано» 
[Жюльен 1999: 112].

28 «В целом формула означает не только то, что не-деяние не исключает эф-
фективности, но и особенно – и это важно, – что лишь ничего не предпринимая 
(научившись не действовать), можно наилучшим образом достичь желанного ре-
зультата. В действительности на данной стадии (когда «нет ничего такого, чтобы 
не было сделано») двойным отрицанием заранее, ещё до получения результата, 
снимается всякая ограниченность, всякая неполнота и создаётся всё необходимое 
для достижения максимальной эффективности» [там же].

29 См. 37-й параграф Даодэцзина: «[При том, что] Дао обычно ничего [целена-
правленно] не делает, нет ничего, что не было бы сделано Дао чан увэй эр у бу вэй
道常無為而無不為»[道德經].

30 Переводя на язык современности – «ценности».
31 См., напр.: [Lee 2014].

денцам, представляющие собой первый шаг согласно этой инструкции, 
на самом деле отсылают всё к тому же понятию «преданности» – требова-
нию неуклонного соблюдения предписаний, диктуемых той или иной из 
взятых на себя (или предзаданных) социальных ролей – в данном случае 
обязанностей младшего по отношению к старшим («относиться к ста-
рикам как к старикам») и vice versa («относиться к молодым как к моло- 
дым»).

Искренность как пустотность
С точки зрения политической результативности подобная стратегия 

«мягкой силы» вполне рациональна и по нынешним меркам даже три-
виальна, а самое главное  – в отличие от упомянутой ранее сомнитель-
ной философии евродаосского «самотека» (утопической вседетельной 
бездеятельности) максимально удобопостижима. Но вот что по-преж-
нему остаётся тревожащей загадкой, так это причины появления самого 
сказочного сюжета демонстрации сверхчеловеческих способностей по 
успешному преодолению непреодолимых водных преград, казалось бы, 
равнодалекого как от морали, так и от политики, и, тем не менее, препод-
носимого китайской традицией в качестве чуть ли не канонического при-
мера абсолютной действенности32 сколь азбучных, столь же и банальных 
духовно-нравственных ценностей «преданности и доверия»?

Тут, конечно, может показаться несколько удивительным, что искрен-
ность в контексте гексаграммы «Внутренняя искренность» конкретизиру-
ется (среди прочего) образом вместительной пустотности (сюй 虚) судна 
(чжоу 舟)  – вместительность которого как раз и позволяет ему служить 
средством переправы. Постановка в один ряд таких, казалось бы, несопо-
ставимых вещей, как, с одной стороны, психологическая характеристика 
личности (свобода от предвзятости и эгоизма), а с другой  – довольно 
специфическая конфигурация материальных объектов (только и позво-
ляющая им выполнять функцию вместилища), даёт удивительную воз-
можность разглядеть в «снаружи сплошном, а внутри полом»33 гештальте 

32 Ведь по утверждению знаменитого сунского философа Чэн И 程頤 (1033  – 
1107), поясняющего афоризм к гексаграмме №61«Внутренняя искренность», 
«[С помощью] преданности и доверия можно шагать [сквозь] воду и огонь, что уж 
там говорить о том, чтобы преодолевать водные потоки! Чжун синь кэи дао шуй хо 
куан шэ чуань ху 忠信可以蹈水火况涉川乎» [Чэн И 1996: 689].

33 Вай ши, ней сюй 外實內虛. Поскольку вторая и пятая гексаграммные позиции 
(не забудем, что гексаграммные позиции считываются снизу) представляют собой 
середины нижней и, соответственно, верхней триграмм, и они обе заполнены 
янскими сплошными чертами, постольку в комментариях к этой гексаграмме они 
характеризуются как «сплошная середина» чжун ши 中實. Таким образом, в гек-
саграмме №61 одновременно присутствуют и «сплошная», и «полая» середины. 
Но какое отношение сочетание «сплошной» (ши 實) и «полой» (сюй 虛) середин 
может иметь к искренности? По словам все того же Чэн И, «полая» середина – это 
корень искренности, а полная середина – это овеществление искренности (чжун 
сюй синь чжи бэнь, чжун ши синь чжи чжи 中虚信之本，中實信之質) [там же].



5554 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

возводимая к простовато-дословному27  – иногда с квазифилософскими 
«пояснениями»28  – прочтению постулата Лаоцзы о вседетельном недея-
нии, отличающим Дао29.

Стратагема «преданности и доверия» как стратегическая панацея
Если Лаоцзы, обсуждая вопросы стратегии, транслирует властный 

дискурс с полной откровенностью, то конфуцианцы в лице, например, 
такого своего виднейшего (второго после Конфуция!) представителя, как 
Мэнцзы, гораздо осторожнее в обнаружении именно стратагемного харак-
тера своих звучащих подчёркнуто высокоморально рекомендаций. Тем не 
менее, подлинную (т.е. стратегическую) направленность внешне предель-
но филантропических призывов выдаёт их недвусмысленно политически 
мотивированный – т.е. ориентированный на борьбу за власть – контекст.

Неспроста, несмотря на всю свою моральную привлекательность, 
прославленные конфуцианские добродетели30 (в первую очередь, «чело-
веколюбие» 仁 и «справедливость» 義) внушали нешуточные опасения 
современникам, вызывая у них небезосновательные подозрения в неис-
кренности и манипулятивности подобных благостных призывов31.

«Преданность и доверие» тут не исключение. Пронизывающий оба 
этих слова дух благонравия, благонадёжности и вообще добропорядочно-
сти не должен вводить в заблуждение. У Мэнцзы (孟子) они представляют 
собой не что иное, как исходный (и потому важнейший) шаг в отстаи-
ваемой великим конфуцианцем стратегии глобального политического 
доминирования, лишь слегка закамуфлированной морализаторской ри-
торикой. Напомню чеканную формулировку этого знаменитого двухчаст-
ного алгоритма овладения/управления Поднебесной: «Уважение к своим 
старцам распространите и на чужих старцев, а жалость к своим младен-
цам – ко всем другим, и тогда всю Поднебесную сможете держать у себя, 
как в ладони Лао у лао и цзи жэнь чжи лао, ю у ю и цзи жэнь чжи ю; тянься 
кэ юнь юй чжан 老吾老以及人之老,幼吾幼以及人之幼；天下可運于掌» 
[Мэн-цзы 1999: 23]. Здесь «уважение» и «жалость» к своим старцам и мла-

27 «Ничего не предпринимать и не останется ничего, что не было бы сделано» 
[Жюльен 1999: 112].

28 «В целом формула означает не только то, что не-деяние не исключает эф-
фективности, но и особенно – и это важно, – что лишь ничего не предпринимая 
(научившись не действовать), можно наилучшим образом достичь желанного ре-
зультата. В действительности на данной стадии (когда «нет ничего такого, чтобы 
не было сделано») двойным отрицанием заранее, ещё до получения результата, 
снимается всякая ограниченность, всякая неполнота и создаётся всё необходимое 
для достижения максимальной эффективности» [там же].

29 См. 37-й параграф Даодэцзина: «[При том, что] Дао обычно ничего [целена-
правленно] не делает, нет ничего, что не было бы сделано Дао чан увэй эр у бу вэй
道常無為而無不為»[道德經].

30 Переводя на язык современности – «ценности».
31 См., напр.: [Lee 2014].

денцам, представляющие собой первый шаг согласно этой инструкции, 
на самом деле отсылают всё к тому же понятию «преданности» – требова-
нию неуклонного соблюдения предписаний, диктуемых той или иной из 
взятых на себя (или предзаданных) социальных ролей – в данном случае 
обязанностей младшего по отношению к старшим («относиться к ста-
рикам как к старикам») и vice versa («относиться к молодым как к моло- 
дым»).

Искренность как пустотность
С точки зрения политической результативности подобная стратегия 

«мягкой силы» вполне рациональна и по нынешним меркам даже три-
виальна, а самое главное  – в отличие от упомянутой ранее сомнитель-
ной философии евродаосского «самотека» (утопической вседетельной 
бездеятельности) максимально удобопостижима. Но вот что по-преж-
нему остаётся тревожащей загадкой, так это причины появления самого 
сказочного сюжета демонстрации сверхчеловеческих способностей по 
успешному преодолению непреодолимых водных преград, казалось бы, 
равнодалекого как от морали, так и от политики, и, тем не менее, препод-
носимого китайской традицией в качестве чуть ли не канонического при-
мера абсолютной действенности32 сколь азбучных, столь же и банальных 
духовно-нравственных ценностей «преданности и доверия»?

Тут, конечно, может показаться несколько удивительным, что искрен-
ность в контексте гексаграммы «Внутренняя искренность» конкретизиру-
ется (среди прочего) образом вместительной пустотности (сюй 虚) судна 
(чжоу 舟)  – вместительность которого как раз и позволяет ему служить 
средством переправы. Постановка в один ряд таких, казалось бы, несопо-
ставимых вещей, как, с одной стороны, психологическая характеристика 
личности (свобода от предвзятости и эгоизма), а с другой  – довольно 
специфическая конфигурация материальных объектов (только и позво-
ляющая им выполнять функцию вместилища), даёт удивительную воз-
можность разглядеть в «снаружи сплошном, а внутри полом»33 гештальте 

32 Ведь по утверждению знаменитого сунского философа Чэн И 程頤 (1033  – 
1107), поясняющего афоризм к гексаграмме №61«Внутренняя искренность», 
«[С помощью] преданности и доверия можно шагать [сквозь] воду и огонь, что уж 
там говорить о том, чтобы преодолевать водные потоки! Чжун синь кэи дао шуй хо 
куан шэ чуань ху 忠信可以蹈水火况涉川乎» [Чэн И 1996: 689].

33 Вай ши, ней сюй 外實內虛. Поскольку вторая и пятая гексаграммные позиции 
(не забудем, что гексаграммные позиции считываются снизу) представляют собой 
середины нижней и, соответственно, верхней триграмм, и они обе заполнены 
янскими сплошными чертами, постольку в комментариях к этой гексаграмме они 
характеризуются как «сплошная середина» чжун ши 中實. Таким образом, в гек-
саграмме №61 одновременно присутствуют и «сплошная», и «полая» середины. 
Но какое отношение сочетание «сплошной» (ши 實) и «полой» (сюй 虛) середин 
может иметь к искренности? По словам все того же Чэн И, «полая» середина – это 
корень искренности, а полная середина – это овеществление искренности (чжун 
сюй синь чжи бэнь, чжун ши синь чжи чжи 中虚信之本，中實信之質) [там же].



5756 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

Чжун фу визуализацию как всецело абстрактной идеи искренности, так 
и «весомо грубо зримо» явленного образа спасительного корабля.

Итак, ключ к разгадке внезапного возникновения темы бесстрашного 
пловца среди бушующих волн как парадигмальной иллюстрации важ-
нейших ценностных идеалов китайской нации  – в текстовом обрамле-
нии гексаграммы №61 «Внутренняя искренность»34, отвечающей за эти 
самые идеальные ценности прошлого. Ведь образ успешной переправы 
как в «Каноне Перемен», так соответственно и во всей интеллектуальной 
культуре Китая  – это эмблематическая фигура успешного преодоления 
трудностей. То есть, в некотором смысле это метафора успешности (т.е. 
«эффективности») как таковой.

Тайна этого успеха в главном послании «Внутренней искренности», 
фиксируемой уже самим именем этой, удостоившейся отдельного 
упоминания «Комментарием привязанных слов» категории, а именно 
в искренности, только и способной внушать доверие не только окружа-
ющим людям, но и – если верить открывающей данную статью истории 
про искусного пловца – даже природным стихиям. Своей успешностью 
в «переправах через бурные потоки», и вообще всеми своими победами 
над разного рода испытаниями, согласно ортодоксальной коммента-
торской традиции, сложившейся вокруг гексаграммы №61 «Внутренняя 
искренность», мы обязаны силе (взаимного) доверия. Действительно, 
вспомним объяснение пловцом причин своего успеха: «Перед тем как 
войти, [проникаюсь] преданностью и доверием [к воде], когда же выхожу, 
по-прежнему блюду преданность и доверие. С преданностью и доверием 
располагаю свое тело на волнах и не смею внести ничего личного. Вот 
поэтому-то [я] способен и вступить в [водопад], и снова [из него] выйти». 
Следует особо подчеркнуть тот решающий момент, что здесь мы имеем 
дело именно что со взаимным доверием  – храбрый ныряльщик с безза-
ветной преданностью водной стихии вверяет себя её бурлящим волнам, 
и она симметрично отвечает несомненным доверием, позволяя ему, чуть 
ли не вопреки законам своего враждебного человеку естества, благо-
получно выйти на берег. Недаром, итожащий вердикт «учителя 10  тыс. 
поколений»  – «если действовать с преданностью, доверием, со всей 
полнотой искренности, то можно сблизиться даже с водой, а тем более – 
с человеком» – фактически возводит стратагему «преданности и доверия» 
в ранг своего рода стратегической панацеи.

Напрашивается вопрос, насколько серьёзно можно отнестись к наде-
лению хотя и неоспоримой, но за давностью лет отнюдь не блещущей 

34 Как было показано мной выше, уже сама графика этой гексаграммы таит в 
себе образ лодки и, соответственно, «корабельные сюжеты». Отсюда вербализа-
ция идеи благополучной переправы афоризмом к этой гексаграмме: «Благопри-
ятна переправа через великие водные потоки» ли шэ да чуань 利涉大川 [Чжоу И 
чжэнъи 1935: 71].

новизной35 этической максимы столь высоким инструментальным стату-
сом? Для ответа на этот естественный вопрос, наверное, стоит обратить 
внимание на отмеченное мной ранее своеобразие той всецело заточен-
ной на генерирование эффекта доверия искренности, желанным плодом 
которой оказывается выигрыш во всевозможных «играх на доверии»36. 
Поскольку пловец и вода доверились друг другу, то они действовали со-
обща37 и потому человеку удалось победить враждебность стихии38 в этой 
исходно некооперативной игре. Достижение такого доверия  – заслуга 
пловца, сумевшего заслужить доверие слепой стихии благодаря умело-
му применению стратегии искренности, визуализированной срединной 
пустотностью (две прерванные черты) гексаграммы «Внутренняя ис-
кренность». Данная гексаграмма изображает и концептуализирует идею 
искренности («корень искренности» согласно чёткой аттестации Чэн  И) 
в виде незаполненности-открытости сердца (т.е. сердцевины личности) 
в смысле его свободы не только от малейшей предвзятости, но и от 
эгоизма, т.е. в некотором смысле от собственной самости. Подобная на-
меренная пустотность искренности превращает её незаменимый инстру-
мент стратегического взаимодействия, при котором успех игрока зависит 
от действий других игроков, а не только от его собственных решений. 
В таких случаях превосходство в умении ставить себя на место друго-
го – искусней играть в рефлексивную игру «я думаю, что он думает, что 
я думаю»  – становится решающим фактором выигрыша. Понятно, что 
в рефлексивных играх данного типа, когда противники старательно ими-
тируют рассуждения друг друга, преимущество будет на стороне того из 
них, у кого окажется больше пространства открытости – свободы для не-
замутненного восприятия внутреннего состояния своего оппонента, со-
ответственно, безошибочного воспроизведения его мыслительных ходов.

Более того. Проникновение в когнитивные диспозиции и эмоцио-
нальный настрой своего визави ценой отказа от собственной самости, 
в конечном счёте, может кульминировать в эффективнейшую стратегию 
завоевания всеобщего доверия. Её формула на заре христианской веры 
была выведена величайшим стратегом-миссионером всех времён и наро-
дов: «для всех стать всем»39.

35 Тем более, что по свидетельству Луньюя сам же Конфуций с присущей ему 
скромностью как-то раз обмолвился, что, мол, даже «в маленьком селении не-
пременно найдутся люди преданностью и искренностью подобные мне» [Конфу-
ций… 2025: 101].

36 Одной из которых как раз и являлся рискованный заплыв с удивительно 
счастливым исходом.

37 Говоря современным языком, их профилем взаимодействия была пара стра-
тегий: «сотрудничество, сотрудничество».

38 Так что в итоге, похоже, никто из них не проиграл, иначе говоря, имела место 
ситуация win-win.

39 «Ибо, будучи свободен от всех, я всем поработил себя, дабы больше приоб-
ресть: для иудеев я был как иудей, чтобы приобресть иудеев; для подзаконных 



5756 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

Чжун фу визуализацию как всецело абстрактной идеи искренности, так 
и «весомо грубо зримо» явленного образа спасительного корабля.

Итак, ключ к разгадке внезапного возникновения темы бесстрашного 
пловца среди бушующих волн как парадигмальной иллюстрации важ-
нейших ценностных идеалов китайской нации  – в текстовом обрамле-
нии гексаграммы №61 «Внутренняя искренность»34, отвечающей за эти 
самые идеальные ценности прошлого. Ведь образ успешной переправы 
как в «Каноне Перемен», так соответственно и во всей интеллектуальной 
культуре Китая  – это эмблематическая фигура успешного преодоления 
трудностей. То есть, в некотором смысле это метафора успешности (т.е. 
«эффективности») как таковой.

Тайна этого успеха в главном послании «Внутренней искренности», 
фиксируемой уже самим именем этой, удостоившейся отдельного 
упоминания «Комментарием привязанных слов» категории, а именно 
в искренности, только и способной внушать доверие не только окружа-
ющим людям, но и – если верить открывающей данную статью истории 
про искусного пловца – даже природным стихиям. Своей успешностью 
в «переправах через бурные потоки», и вообще всеми своими победами 
над разного рода испытаниями, согласно ортодоксальной коммента-
торской традиции, сложившейся вокруг гексаграммы №61 «Внутренняя 
искренность», мы обязаны силе (взаимного) доверия. Действительно, 
вспомним объяснение пловцом причин своего успеха: «Перед тем как 
войти, [проникаюсь] преданностью и доверием [к воде], когда же выхожу, 
по-прежнему блюду преданность и доверие. С преданностью и доверием 
располагаю свое тело на волнах и не смею внести ничего личного. Вот 
поэтому-то [я] способен и вступить в [водопад], и снова [из него] выйти». 
Следует особо подчеркнуть тот решающий момент, что здесь мы имеем 
дело именно что со взаимным доверием  – храбрый ныряльщик с безза-
ветной преданностью водной стихии вверяет себя её бурлящим волнам, 
и она симметрично отвечает несомненным доверием, позволяя ему, чуть 
ли не вопреки законам своего враждебного человеку естества, благо-
получно выйти на берег. Недаром, итожащий вердикт «учителя 10  тыс. 
поколений»  – «если действовать с преданностью, доверием, со всей 
полнотой искренности, то можно сблизиться даже с водой, а тем более – 
с человеком» – фактически возводит стратагему «преданности и доверия» 
в ранг своего рода стратегической панацеи.

Напрашивается вопрос, насколько серьёзно можно отнестись к наде-
лению хотя и неоспоримой, но за давностью лет отнюдь не блещущей 

34 Как было показано мной выше, уже сама графика этой гексаграммы таит в 
себе образ лодки и, соответственно, «корабельные сюжеты». Отсюда вербализа-
ция идеи благополучной переправы афоризмом к этой гексаграмме: «Благопри-
ятна переправа через великие водные потоки» ли шэ да чуань 利涉大川 [Чжоу И 
чжэнъи 1935: 71].

новизной35 этической максимы столь высоким инструментальным стату-
сом? Для ответа на этот естественный вопрос, наверное, стоит обратить 
внимание на отмеченное мной ранее своеобразие той всецело заточен-
ной на генерирование эффекта доверия искренности, желанным плодом 
которой оказывается выигрыш во всевозможных «играх на доверии»36. 
Поскольку пловец и вода доверились друг другу, то они действовали со-
обща37 и потому человеку удалось победить враждебность стихии38 в этой 
исходно некооперативной игре. Достижение такого доверия  – заслуга 
пловца, сумевшего заслужить доверие слепой стихии благодаря умело-
му применению стратегии искренности, визуализированной срединной 
пустотностью (две прерванные черты) гексаграммы «Внутренняя ис-
кренность». Данная гексаграмма изображает и концептуализирует идею 
искренности («корень искренности» согласно чёткой аттестации Чэн  И) 
в виде незаполненности-открытости сердца (т.е. сердцевины личности) 
в смысле его свободы не только от малейшей предвзятости, но и от 
эгоизма, т.е. в некотором смысле от собственной самости. Подобная на-
меренная пустотность искренности превращает её незаменимый инстру-
мент стратегического взаимодействия, при котором успех игрока зависит 
от действий других игроков, а не только от его собственных решений. 
В таких случаях превосходство в умении ставить себя на место друго-
го – искусней играть в рефлексивную игру «я думаю, что он думает, что 
я думаю»  – становится решающим фактором выигрыша. Понятно, что 
в рефлексивных играх данного типа, когда противники старательно ими-
тируют рассуждения друг друга, преимущество будет на стороне того из 
них, у кого окажется больше пространства открытости – свободы для не-
замутненного восприятия внутреннего состояния своего оппонента, со-
ответственно, безошибочного воспроизведения его мыслительных ходов.

Более того. Проникновение в когнитивные диспозиции и эмоцио-
нальный настрой своего визави ценой отказа от собственной самости, 
в конечном счёте, может кульминировать в эффективнейшую стратегию 
завоевания всеобщего доверия. Её формула на заре христианской веры 
была выведена величайшим стратегом-миссионером всех времён и наро-
дов: «для всех стать всем»39.

35 Тем более, что по свидетельству Луньюя сам же Конфуций с присущей ему 
скромностью как-то раз обмолвился, что, мол, даже «в маленьком селении не-
пременно найдутся люди преданностью и искренностью подобные мне» [Конфу-
ций… 2025: 101].

36 Одной из которых как раз и являлся рискованный заплыв с удивительно 
счастливым исходом.

37 Говоря современным языком, их профилем взаимодействия была пара стра-
тегий: «сотрудничество, сотрудничество».

38 Так что в итоге, похоже, никто из них не проиграл, иначе говоря, имела место 
ситуация win-win.

39 «Ибо, будучи свободен от всех, я всем поработил себя, дабы больше приоб-
ресть: для иудеев я был как иудей, чтобы приобресть иудеев; для подзаконных 



5958 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

Список литературы
Атеисты, материалисты, диалектики Древнего Китая: Ян Чжу, Лецзы, 

Чжуанцзы. VI–IV вв. до н. э. / вступит. статья, пер. и коммент. Л.Д. Позд-
неевой Москва: Наука, 1967. 404 с.

Блажкина А.Ю. 2022. Кун-цзы цзя юй (Речи школы Конфуция)/ пер. 
с кит., исслед. и примеч. А.Ю. Блажкиной. М.: ИКСА РАН. 318 с.

Вебер М. 2017. Хозяйственная этика мировых религий: Опыты сравни-
тельной социологии религии. Конфуцианство и даосизм/ пер. с нем. и пре-
дисл. О.В. Кильдюшова. СПб.: Владимир Даль. 446 с.

Жюльен Ф. 1999. Трактат об эффективности / пер. с фр. Б. Крушняка. 
Москва–Санкт-Петербург: Московский философский фонд, Универси-
тетская книга. 241 с.

Конфуций. Беседы и суждения / пер. В.П. Васильева и П.С. Попова. 
СПб: СЗКЭО, 2025. 432 с.

Конфуций, Сократ: я знаю, что ничего не знаю / сост., предисл., ком-
мент. В. Малявина, А. Маркова и др. М.: Изд-во АСТ, 2022. 384 с.

Мэн-цзы /предисл. Л.Н. Меньшикова, пер. с китайского, указ. В.С. Ко-
локолова. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1999. 272 с.

Первое послание к Коринфянам/ 9:19–22.  – Библия. Доступ:https://only.
bible/bible/rst78/1co-9/(проверено 10.11.2025).

Шмитт К. 2016. Понятие политического. СПб.: Владимир Даль. 567 с.
Юк Хуэй. 2025. Пост-Европа. Москва–Владивосток: Ад Маргинем 

Пресс.176с.
Giles H. A. 1926. Chuang Tzŭ: Mystic, Moralist, and Social Reformer. 

Shanghai: Kelly&Walsh, Ltd. 466p.
LeeT.-M. 2014. When “Ru-Mo” may not be “Confucians and Mohists”: The 

Meaning of “Ru-Mo” and Early Intellectual Taxonomy. – Oriens Extremus. Vol. 
53. Pp. 111–138.

Legge J. 1899. The Sacred Books of the East. Vol. XVI. The Sacred Books 
of China. The Texts of Confucianism. Part II. The Yi King/transl. by J. Legge. 
Oxford:The Clarendon Press. 479p.

Svarverud R. 1998. Methods of the way: early Chinese ethical thought. Leiden; 
Boston; Köln: Brill. 430 р.

Даодэцзин (道德經). Доступ: https://ctext.org/dao-de-jing/zh (проверено 
10.11.2025) (на кит.).

Чжоу И чжэнъи (周易正義) [Чжоу И в ортодоксальном понимании]. – 
Шисаньцзин чжушу (十三經注疏) [Тринадцатиканоние с комментариями 
и субкомментариями]. Т. 1. Шанхай (上海): Шицзе шуцзюй (世界書局), 
1935. 1378 с. (на кит.).

был как подзаконный, чтобы приобресть подзаконных; для чуждых закона – как 
чуждый закона,  – не будучи чужд закона пред Богом, но подзаконен Христу, – 
чтобы приобресть чуждых закона; для немощных был как немощный, чтобы 
приобресть немощных. Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере 
некоторых» [Первое послание к Коринфянам 9:19–22].

Чэн И (程頤). 1996.Чэн ши ичжуань (程氏易傳) [Комментарии к Ицзи-
ну господина Чэна].  – Исюэ цзинхуа (易學精華) [Лучшее вицзинистике]. 
Антология: в 3-х т. / под ред. Чжэн Ваньгэна (鄭萬耕主編). Т. 1. Пекин (北
京): Бэйцзин чубаньшэ (北京出版社). 709 с. (на кит.).

KRUSHINSKIY Andrei Andreevich, Dr. Sci. (Philosophy), Chief Research Fellow, Institute 
of China and Contemporary Asia of Russian Academy of Sciences (32 Nakhimovsky 
Prospekt, Moscow, 117997, Russia), krushinskiyaa@iccaras.ru 

THE CHINESE FORMULA FOR SUCCESS:  
THE “LOYALTY AND TRUST” STRATAGEM
Abstract. What can the currently declared turn to the East offer Russian sociopolitical thought? 
The best answer to this question is a reference to the phenomenon of the unprecedented 
resilience of Chinese civilization, which requires serious theoretical understanding and testifies 
to the extraordinary effectiveness of Chinese civilizational strategy. This circumstance gives rise 
to the suspicion that the Chinese possess some kind of “unsolved Military Secret” underlying this 
strategy—a certain algorithm for the surprisingly successful implementation of their sometimes 
astonishingly long-term strategic projects. I would like to derive a “formula” for this “algorithm of 
effectiveness”. To do this, the author of this article believes it is necessary to inquire into the original 
Chinese—orthodox Confucian—explanations for the secret of such success—at least initially, in such 
a key area of human activity as strategic interaction.
In search of an answer to the aforementioned question about the formula for Chinese success, we 
examine and analyze the fairytale story of the miraculous crossing, presented by Chinese tradition 
as an almost canonical example of the supposedly absolute effectiveness of such rudimentary, yet 
equally banal, spiritual and moral maxims as the ethical postulates of “loyalty and trust”. However, 
in the eyes of a traditionally minded Chinese (and almost any current resident of the PRC can 
be such), “loyalty” (zhong 忠), as not only the primary but also the defining determinative in the 
duet “loyalty and trust,” is, on the contrary, one of the names of utmost seriousness. According to 
Confucian orthodoxy, the strategy of “loyalty and trust” is a miracle recipe for almost any occasion. 
The reason why the rather banal moralistic rhetoric of the Chinese sometimes conceals stratagem-
like cunning, and why the well-known moral imperatives of “loyalty and trust” suddenly acquire (at 
least in the eyes of the greatest Confucian thinkers of the past) the status of a strategic panacea, is 
their categorematic foundation in the hexagrams of the I Ching. Thus, the magical words “loyalty and 
trust” directly refer us to hexagram No. 61, “Inner Sincerity” Zhong Fu (中孚). The cunning stratagem 
of “Inner Sincerity”, aimed at generating the effect of trust, turns it into an indispensable tool of 
strategic interaction, where a player’s success depends on the actions of other players, and not just 
on their own decisions.
Keywords: loyalty and trust, political existence, mystifying orientalism, hexagram № 61, trust 
games.
                                                                                                                        



5958 В Л А С Т Ь В Л А С Т Ь2 0 2 5 2 0 2 5

Список литературы
Атеисты, материалисты, диалектики Древнего Китая: Ян Чжу, Лецзы, 

Чжуанцзы. VI–IV вв. до н. э. / вступит. статья, пер. и коммент. Л.Д. Позд-
неевой Москва: Наука, 1967. 404 с.

Блажкина А.Ю. 2022. Кун-цзы цзя юй (Речи школы Конфуция)/ пер. 
с кит., исслед. и примеч. А.Ю. Блажкиной. М.: ИКСА РАН. 318 с.

Вебер М. 2017. Хозяйственная этика мировых религий: Опыты сравни-
тельной социологии религии. Конфуцианство и даосизм/ пер. с нем. и пре-
дисл. О.В. Кильдюшова. СПб.: Владимир Даль. 446 с.

Жюльен Ф. 1999. Трактат об эффективности / пер. с фр. Б. Крушняка. 
Москва–Санкт-Петербург: Московский философский фонд, Универси-
тетская книга. 241 с.

Конфуций. Беседы и суждения / пер. В.П. Васильева и П.С. Попова. 
СПб: СЗКЭО, 2025. 432 с.

Конфуций, Сократ: я знаю, что ничего не знаю / сост., предисл., ком-
мент. В. Малявина, А. Маркова и др. М.: Изд-во АСТ, 2022. 384 с.

Мэн-цзы /предисл. Л.Н. Меньшикова, пер. с китайского, указ. В.С. Ко-
локолова. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1999. 272 с.

Первое послание к Коринфянам/ 9:19–22.  – Библия. Доступ:https://only.
bible/bible/rst78/1co-9/(проверено 10.11.2025).

Шмитт К. 2016. Понятие политического. СПб.: Владимир Даль. 567 с.
Юк Хуэй. 2025. Пост-Европа. Москва–Владивосток: Ад Маргинем 

Пресс.176с.
Giles H. A. 1926. Chuang Tzŭ: Mystic, Moralist, and Social Reformer. 

Shanghai: Kelly&Walsh, Ltd. 466p.
LeeT.-M. 2014. When “Ru-Mo” may not be “Confucians and Mohists”: The 

Meaning of “Ru-Mo” and Early Intellectual Taxonomy. – Oriens Extremus. Vol. 
53. Pp. 111–138.

Legge J. 1899. The Sacred Books of the East. Vol. XVI. The Sacred Books 
of China. The Texts of Confucianism. Part II. The Yi King/transl. by J. Legge. 
Oxford:The Clarendon Press. 479p.

Svarverud R. 1998. Methods of the way: early Chinese ethical thought. Leiden; 
Boston; Köln: Brill. 430 р.

Даодэцзин (道德經). Доступ: https://ctext.org/dao-de-jing/zh (проверено 
10.11.2025) (на кит.).

Чжоу И чжэнъи (周易正義) [Чжоу И в ортодоксальном понимании]. – 
Шисаньцзин чжушу (十三經注疏) [Тринадцатиканоние с комментариями 
и субкомментариями]. Т. 1. Шанхай (上海): Шицзе шуцзюй (世界書局), 
1935. 1378 с. (на кит.).

был как подзаконный, чтобы приобресть подзаконных; для чуждых закона – как 
чуждый закона,  – не будучи чужд закона пред Богом, но подзаконен Христу, – 
чтобы приобресть чуждых закона; для немощных был как немощный, чтобы 
приобресть немощных. Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере 
некоторых» [Первое послание к Коринфянам 9:19–22].

Чэн И (程頤). 1996.Чэн ши ичжуань (程氏易傳) [Комментарии к Ицзи-
ну господина Чэна].  – Исюэ цзинхуа (易學精華) [Лучшее вицзинистике]. 
Антология: в 3-х т. / под ред. Чжэн Ваньгэна (鄭萬耕主編). Т. 1. Пекин (北
京): Бэйцзин чубаньшэ (北京出版社). 709 с. (на кит.).

KRUSHINSKIY Andrei Andreevich, Dr. Sci. (Philosophy), Chief Research Fellow, Institute 
of China and Contemporary Asia of Russian Academy of Sciences (32 Nakhimovsky 
Prospekt, Moscow, 117997, Russia), krushinskiyaa@iccaras.ru 

THE CHINESE FORMULA FOR SUCCESS:  
THE “LOYALTY AND TRUST” STRATAGEM
Abstract. What can the currently declared turn to the East offer Russian sociopolitical thought? 
The best answer to this question is a reference to the phenomenon of the unprecedented 
resilience of Chinese civilization, which requires serious theoretical understanding and testifies 
to the extraordinary effectiveness of Chinese civilizational strategy. This circumstance gives rise 
to the suspicion that the Chinese possess some kind of “unsolved Military Secret” underlying this 
strategy—a certain algorithm for the surprisingly successful implementation of their sometimes 
astonishingly long-term strategic projects. I would like to derive a “formula” for this “algorithm of 
effectiveness”. To do this, the author of this article believes it is necessary to inquire into the original 
Chinese—orthodox Confucian—explanations for the secret of such success—at least initially, in such 
a key area of human activity as strategic interaction.
In search of an answer to the aforementioned question about the formula for Chinese success, we 
examine and analyze the fairytale story of the miraculous crossing, presented by Chinese tradition 
as an almost canonical example of the supposedly absolute effectiveness of such rudimentary, yet 
equally banal, spiritual and moral maxims as the ethical postulates of “loyalty and trust”. However, 
in the eyes of a traditionally minded Chinese (and almost any current resident of the PRC can 
be such), “loyalty” (zhong 忠), as not only the primary but also the defining determinative in the 
duet “loyalty and trust,” is, on the contrary, one of the names of utmost seriousness. According to 
Confucian orthodoxy, the strategy of “loyalty and trust” is a miracle recipe for almost any occasion. 
The reason why the rather banal moralistic rhetoric of the Chinese sometimes conceals stratagem-
like cunning, and why the well-known moral imperatives of “loyalty and trust” suddenly acquire (at 
least in the eyes of the greatest Confucian thinkers of the past) the status of a strategic panacea, is 
their categorematic foundation in the hexagrams of the I Ching. Thus, the magical words “loyalty and 
trust” directly refer us to hexagram No. 61, “Inner Sincerity” Zhong Fu (中孚). The cunning stratagem 
of “Inner Sincerity”, aimed at generating the effect of trust, turns it into an indispensable tool of 
strategic interaction, where a player’s success depends on the actions of other players, and not just 
on their own decisions.
Keywords: loyalty and trust, political existence, mystifying orientalism, hexagram № 61, trust 
games.
                                                                                                                        


